الجبيب محمود

في حياتنا العقلية

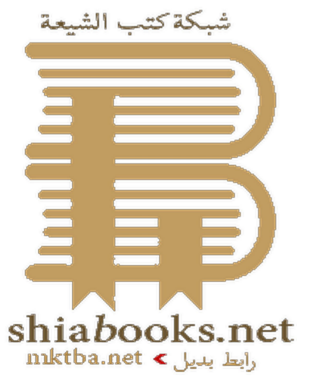
الطبعتة المشكالث. 12.9 هر- 19.۸۹ م

جميسع جرف قوق الطتبع محت غوظة

### ء دار**ال**شروقــــ

## الركتورزكي نجيب محود

# في حيانا العماية



دارالشروقــــ

## المحتوكيات

| القبائيات           |                                                             |
|---------------------|-------------------------------------------------------------|
| ٥                   | تيارات الفكر والأدب في مصر المعاصرة – – – – – – – – – –     |
| £ Y                 | حركة المقاومة في الأدب العربي الحديث – – – – – – – – –      |
| 70                  | إرادة التغيير – – – – – – – – – – – – – – – – إرادة التغيير |
| <b>Y</b> - <b>Y</b> | وحمدة التفكير – – – – – – – – – – – – – – – – –             |
| ٨٨                  | يمين الفكر ويساره : ما معناهما ؟                            |
| ۲۰۲                 | رجل الفكر ومشكلات الحياة                                    |
| 115                 | طراز من الفردية جديد – – – – – – – – – – – – –              |
| ۸۲۸                 | الفرد ، والمواطن ، والإنسان – – – – – – – – – – –           |
| 184                 | من هو المثقف الثوري ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔   |
| 102                 | ضوء على معنى الصراع الفكري                                  |
| 17/                 | أزمة القيم في عصر الانطلاق                                  |
| ۱۷۸                 | بأي فلسفة نسير ؟                                            |
| 115                 | قيادات الفكر المعاصر ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ   |
| 7.4                 | روح العصر من فلسفة                                          |
| <b>41</b> 4         | الماركسية منهجاً ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ       |

## تيارات الفكر والأدب في مصر المعاصرة

1

لم يكن قد بتى على ختام الحرب العالمية الأولى إلا وقت قصر ، حين نظم عباس محمود العقاد قصيدته العظيمة و ترجمة شيطان ، ، التي جاءت ... كما يقول الشاعر نفسه عنها في مقلمة نثرية قلمها بها ... لفحة من نار الحرب ، وغيمة من دخانها ، فكأنما جاعت هذه القصيدة ـــ والعشرة الأعوام الثانية من هذا القرن تدنو من ختامها ــ لتصور حالة من اليأس ، استولت على شعب ظل يطالب بحريته السياسية من الحاكم المستبد تارة ، ومن المستعمر البريطانى الدخيل تارة ، فجاءت الحرب العالمية الأولى ، لتكم الأفواه ، وتكثم الأنفاس حينا ، إذ لم تكن الدولة المستعمرة لتأذن لمفكر أو أديب بالمضي فيما كان قد بدأه المفكرون والكتاب منذ احتلت بريطانيا مصر سنة ١٨٨٢ ، من حملات يشعلون بها النفوس ويحركون العقول ، طلبا للحرية ، ولما أن طالت أعوام الحرب ، أخذ القلق يدب في أنفس الشعب الصامت إلى حنن ، الصابر بمطلبه حتى تزول محنة الحرب ، وجاءت قصيدة العقاد تعبيراً عن هذا القلق ، وهي قصيدة تستطيع أن تستبدل فيها بالمواجهة التي تمت بين الله والشيطان ، مواجهة أخرى بن الحاكم والمستعمر من ناحية ، والمفكر الحر من ناحية أخرى ، لتتحول القصيدة بين يديك إلى ترجمة لكل مفكر حر لا يريد لحريته أن تحدها قيود.

فإذا كانت العشرة الأعوام الأولى من هذا القرن ، قد شهدت طائفة من أعلام الأدب والفكر ، تصوغ للناس قضية الحرية من بعض نواحيا :

الإمام محمد عبده بمقالاته الإصلاحية وبدفاعه عن الإسلام ، يوضح كيف يمكن أن يلتني تراثنا الفكرى والديني مع روح العصر التي يسودها العلم ، وهو سهذا قد وضع أمامنا المشكلة الرئيسية فى حياتنا الثقافية كلها خلال أعوام هذا القرن ، وإلى يومنا هذا ، وهي : كيف نوحد بين تراثنا القومى والإسلاى من جهة ، وعوامل الفكر والحضارة في هذا العصر من جهة أخرى ، توحيداً يدمج الجانبين معاً في وحدة عضوية واحدة ، تحمل الطابع المحلى والطابع العالمي في Tن معاً ، وقاسم أمين بكتابيه « تحرير المرأة » و و المرأة الجديدة ، يمد من نطاق الحرية المنشودة حتى تشمل مع الحرية السياسية حرية اجتماعية للمرأة المغلولة بقيد السنن ، وأحمد لطني السيد الذي أصدر صحيفة : الجريدة ، سنة ١٩٠٧ لتكون منبراً للفكر العصرى الحر ، ولساناً يطالب بالاستقلال وباللستور ، وكان لطني السيد ممن عملوا على إنشاء الجامعة الأهلية سنة ١٩٠٨ ، إيماناً منهم بضرورة الروح العلمية الجامعية لتدعيم حركة التحرر الشامل ، أقول إنه إذا كانت العشرة الأعوام الأولى من هذا القرن قد حفلت بطائفة من المفكرين و الأدباء ، ينشرون في الناس دعواتهم صريحة في الصحف والكتب ، فإن العشرة الأعوام الثانية التي شهدت هول الحرب العالمية الأولى ، والتي كان من نتائجها السياسية في مصر ، أن أعلنت الأحكام العرفية ثم أعلنت حاية بريطانيا لمصر ، قد اضطرت رجال الفكر والأدب أن يغيروا من أوجه نشاطهم : أحمد لطني السيد يعتزل في الريف لميترجم إلى العربية كتاب الأخلاق لأرسطو ، وطه حسين ينصرف إلى دراسته الأكاديمية لينجز رسالته عن و ذكرى أنى العلاء ، و د محمد حسين هيكل ، يكتب أول قصة طويلة في أدبنا الحديث وهي قصة ﴿ زينب ﴾ ، والعقاد ينظم القصائد المعبرة عن ذات نفسه ليبلغ بها الذروة في قصيدة « ترجمة شيطان » .

دعوات إلى الحرية السياسية والحرية الاجتماعية ، لبئت تنبعث من أقلام المفكرين والأدباء ، منذ القرن التاسع عشر ، وأخلت آثارها تتراكم فى النفوس ، حتى انفجرت ثورة سياسية عقب الحرب العالمية الأولى مباشرة سنة ١٩١٩ ثم لم تلبث هذه الثورة إلا قليلا ، حتى اتسعت رقعتها لتصبح ثورة تتعدى حدود السياسة والحرية السياسية والاستقلال عن بريطانيا ، وتكون ثورة فكرية عامة ، تشمل الأدب بكل فنونه ، والنقد : والفلسفة ، والتعليم ، وغير ذلك من جوانب الحياة العقلية ، وحسبنا في هذا البعث الشامل ، أن نلتمس على الطريق معالمه الرئيسية ، متمثلة في مؤلفات أو في حركات تشعر إلى الانجاه الجديد .

وأول ما نصادفه من معالم الطريق ، في العشرة الأعوام الثالثة من هذا القرن ، كتاب و الديوان في الأدب والنقد ، الذي أخرجه العقاد مع صديقه إبراهيم عبد القادر المازني سنة ١٩٢١ ، ليوجها به حملة نقدية في مجال الشعر ، يبغيان بها التحرر من قيود التقليد ، والدعوة إلى شعر جديد ، يكفل لصاحبه التعبير الحر عن ذات نفسه الفريدة ، حتى لا تنظمس معالمها في سواها فينمحي وجودها ، وإن الشاعر بتقريره لوجوده الفردى المتميز ، ليضع حجر الأساس في بناء الحرية الإنسانية المنشودة .

ولكى نرى الصورة فى مجال الشعر على حقيقتها ، ينبغى أن نذكر حالة الضعف الشديد التى ألمت به فى النصف الأول من القرن التاسع عشر ، نتيجة لعصور الظلمة إبان الحكم التركى ، وهى عصور امتدت ثلاثة قرون ، إذا عددنا الحملة الفرنسية على مصر ، واستيلاء عمد على ، على حكم البلاد ، نهاية حقيقية ـ إن لم تكن نهاية شرعية ـ العهد التركى ، فلما انسلخ من القرن التاسع عشر ثلثاه ، ونكبت البلاد بالاحتلال البريطانى فوق نكبتها

بالأسرة الحاكمة ، اشتلت الرغبة عند المصريين فى أن يلتمسوا ملامع شخصيهم الضائعة ، وكانت أولى خطواتهم نحو هذا الهدف ، أن يعيدوا إلى الأذهان كل ما يذكرهم بمجدهم الماضى ، ومن ثم نشأت حركة فى الشعر ، يتخلص بها أصحابها من ركاكة العهد التركى ، ويعودون إلى الاذج العربية القديمة فى قوتها ورصانتها ، وساعدهم على ذلك ، ما كانت المطبعة العربية قد أخرجته خلال القرن الماضى من دواوين الشعراء القدامى ، فرأوا أمامهم نماذج تحتذى ، ذلك فضلا عن أساتذة للأدب فى الأزهر ، تولوا حركة الإحياء الأدبى ونخص منهم بالذكر الشيخ حسين المرصفى بكتابه والوسيلة الأدبية ، الذى أوضح فيه بأسلوب جديد قواعد اللغة والنحو والبلاغة والعروض ، وعرض هداه القواعد فى نماذج مختارة من الأدب القديم .

وكان محمود سامى البارودى هو الرائد الأول فى حركة الإحياء الشعرى ثم تبعه أحمد شوق ، وحافظ إبراهيم ، وخليل مطران الذى وفد من سوريا ليقيم فى مصر ، وعلى أيدى هؤلاء جيعاً عاد الشعر العربي إلى سابق مجده ، مع تغذيته بغذاء من الثقافة الأوروبية التي اكتسبها بعض هؤلاء الشعراء من صلتهم بالغرب وثقافته .

لكن هذه الحركة برغم قوتها بكانت حركة و إحياء ، القديم ، ولم تكن في صديمها و تجديداً ، يساير العصر الحديث ، ولهذا سرحات ما جاء جيل جديد ، يتهمها بالقصور عن بلوغ ما ينبغي المشعر الجديد أن يبلغه ، ومن أهم الحصائص التي كانت تنقص شعر هولاء في نظر الجيل الجديد ، وحدة القصيدة من حيث المشكل ، وذاتية التعبير من حيث المضمون ، بعد أن كانت القصيدة العربية تجعل لكل بيت منها كياناً المضمون ، بعد أن كانت القصيدة العربية تجعل لكل بيت منها كياناً مستقلا ، ولا تهم بأن تنسكب أبيات القصيدة الواحدة في تجربة شعورية واحدة ، وكذلك بعد أن كان الشاعر العربي يعبر عن الجاعة قبل أن يعير واحدة ، وكذلك بعد أن كان الشاعر العربي يعبر عن الجاعة قبل أن يعير

عن ذات نفسه الفريدة ، أو يدفعه طغيان الحكم واستبداد المال أن ينفق جهده الشعرى في مدح وهجاء وفي تهنئة ورثاء ، بحسب ما تقتضيه المناسبات ٥

وكان رواد الحركة الجديدة التي لم ترد أن يقف التجديد عند حد إحياء القديم ، بل أرادت أن تضيف قيا جديدة من شأنها أن تؤول بالمجتمع إلى التحرر من قيوده جميعاً ، لا فرق في هـذه القيود بين ما يجيء مع إحياء التراث ، وما يجيء عن ضعف الحياة في عصورها المتأخرة ، أقول إن رواد حركة التجديد هذه ، كانوا ثلاثة "هم : عبد الرحمن شكرى ، والعقاد ، والمازني ، الدين أخلوا ينظمون الشعر خلال العشرة الأعوام الثانية من القرن ، على النهج الذي كانوا يروجون له ، لكن أنصار الإحياء برغم هذا بيوا يسنون أمامهم الفضاء ، فكان لا بد من زلزلة عنيفة تهد البناء القائم ، فكان أن صدر الكتاب الذي ذكرناه : والديوان في الأدب والنقد ، يوجه به صاحباه ( العقاد والمازني ) حملة مدمرة تحو أمير الشعراء عند ثلا يوجه به صاحباه ( العقاد والمازني ) حملة مدمرة تحو أمير الشعراء عند ثلا الناس صفحة جديدة .

وكأنما سنة الحركات الفكرية أن تسر فى خطوات مثلثة ، فن طرف إلى نقيضه إلى مرحلة تجمع بين النقيضين ، فرأينا رواد المدرسة الجديدة فى الشعر يقفون موقفا عنيدا من شعراء البعث ، لكن العقد الرابع من هذا القرن لم يكد يبدأ ، حتى ظهرت جماعة أطلقت على نفسها و جماعة أبولوه ، وكان صاحب فكرتها والداعى لها أحمد زكى أبو شادى ، وقد تألفت هذه الجهاعة الأدبية فى خريف عام ١٩٣٧ ، لتجمع بين أعضائها كل من أراد من الشعراء ، فلا تفرقة هنا بين ملهب ومذهب من مذاهب الشعر ، فرأينا من أعضائها من يجرى مع التقليد فى شعره — مثل رجال حركة البعث أنفسهم : شوقى ، ومطران — كما رأينا من أعضائها كلك من انتحوا بالشعر منحى حديدا متأثرين بما قرأوه لشعراء الغرب — والرومانسين منهم بصفة خاصة —

وعلى رأس هولاء إبراهيم ناجى ( وهو طبيب ) وعلى محمود طه ( وهو مهندس ) ، ولم تكن هذه آخر الحركات فى تطور الشعر ، لكننا سنرجى المرحلة الجديدة التالية إلى موضع آخر من هذا المقال .

٣

ومن معالم الطريق فيا بن الحربن ، حركة عقلانية ، نزع أصحابها يجو الاحتكام إلى منطق العقل قبل أى شيء آخر ، وقد تمثلت هذه الحركة في كثير من البعوث والكتب والمواقف ، منها كتاب والإسلام وأصول الحكم ، لمؤلفه على عبد الرازق ( ١٩٧٤ ) فقد كادت مصر حينتذ أن تتورط بدافع من أطاع حاكمها ( الملك أحمد فواد ) في أن يجتمع في شخص ذلك الحاكم لقب « الحليفة » - خليفة المسلمين - إلى جانب لقب « الملك » ، وذلك بعد أن ألغت تركيا الخلافة من عندها ــ وكان سلاطين تركيا هم أيضا خلفاء المسلمين - على أثر ثورتها السياسية الاجتماعية بزعامة مصطفى كمال ، وإنما أراد ملك مصر أن يرث الخلافة بعد زوالها عن الأتراك ، لتجتمع في يديه رياسة الدين ورياسة الدولة معا ، وفي هذا الجمع خطورة كبرى على حركة التقدم الذي كانت مصر قد أخذت بأسبابه ، لأن تستر الحاكم وراء قناع من الدين ، من شأنه أن يطلق يده فى فرض ما شاء من قيود ، بحجة أنها قيود تفرضها مبادئ الإسلام ، فكان لا بد أن يظهر منا مفكر باحث ، ليقول للناس عن دراسة وتحقيق ، إن الإسلام لا يحتم أن يكون للدولة خليفة ، وما أغنانا عن الوقوع فى مشكلات كالتي وقعت فها أوروبا حين جمعت الدين والدولة في يد واحدة .

وفى سنة ١٩٢٥ أنشئت جامعة القاهرة ، وأدججت فيها الجامعة الأهلية التي كانت قد نشأت سنة ١٩٠٨ ، كما أدبجت فيها كذلك مجموعة المعاهد العليا التي كانت تتفاوت أعمارها بين قرن كامل لبعضها ــ مثل كلية

الطب – ويعض القرن ليعضها الآخر ، فجاء إنشاء جامعة القاهرة علامة من أبرز العلامات الدالة على نهوض الشعب بثورة عقلية تتم الثورة السياسية ، ولم يكد يمضى عام على إنشائها ، حتى أخرجت المطبعة للدكتور طه حسن كتابه في و الأدب الجاهلي ، ، الذي ظهر وكأنه إعلان بقيام منهج علمي جديد ، يترسم خطوات المنهج الديكاري في البحث ، فيغرض الحطأ فيا توارثناه من معرفة ، حتى يثبت صوابه بالبرهان العلمي ، صوابا لا يرتكز على تميز سابق لفكرة معينة ، فإذا كان المعلوم الشائع المتوارث هو أن الشاعر الفلاني قد عاش في العصر الفلاني ونظم القصائد الفلانية ، فلنفرض بادئ ذي بدء أن لم يكن لهذا الشاعر وجود ، ومن ثم لا يكون هو ناظم القصائد المندولة له ، ثم نمضي في البحث على هذا الأساس الحر ، لنتهي المقائد المدولة له ، ثم نمضي في البحث على هذا الأساس الحر ، لنتهي المفردي ، أن تدعو الناس إلى ضرورة الشك في صحة النصوص الموروثة ، قبل أن تعيد إلها الصواب عن طريق البحث العقلي المجرد .

وإنه لمما يدل على سريان الروح العقلية إبان الفترة التى نتحدث عنها أن نظرية التطور الداروينية وما يتشعب عنها من فروع بعد أن كان الجهر بها فى نهايات القرن التاسع عشر ، يستدعى من رجال الفكر يقظة ليردوا على ما كان يظن أنه خطر على العقيدة الدينية – كما حدث عند ما نشر جال الدين الأفغانى كتابه فى «الرد على الدهريين» – أصبحت الآن مادة مشائعة بين طبقات المثقفين . فنى سنة ١٩٢٤ أصدر إسماعيل مظهر كتابه هملنى السبيل» ( وكان مظهر قد ترجم إلى العربية قبل ذلك كتاب أصل الأنواع لداروين ) ، ليكون هذا الكتاب الجديد تطبيقا النظرية على موضوعات عامة مما كان يعنى به الكتاب المصلحون عندثلا ، وهو يقول فى مقلمته لهذا الكتاب المصلحون عندثلا ، وهو يقول فى مقلمته لهذا الكتاب « إن لمذهب النشوء والارتقاء من الأثر فى فروع العلوم الحديثة ، ما يحملنى أعتقد تمام الاعتقاد بأن هذا المذهب جدير بأن يقف الإنسان أكم

شطر من حياته وجهوده فى سبيل درسه وتقله إلى العربية ، وأبناء الضاد على أبواب انقلاب علمى أدبى ، أخلت معاوله تهدم فى بناء أساليبنا القديمة ، لتحل محلها أساليب حديثة للتفكير ، ويهمنا من هذا النص هذه الجملة الأخيرة لأنها تؤيد ما نصف به فترة ما بين الحربين فى مصر ، من الناحية الفكرية ، وهو أنها فترة انقلاب علمى وأدبى ، تهدم أسلوبا قديما لنحل محلها أسلوبا بجديدا ، هو الأسلوب العلمى العقلانى القائم على الدرس والتمحيص .

وهنا نذكر كاتبا آخر أصدر سنة ١٩٢٥ كتاباً آخر عن و نظرية التعلور » — بما يدل على أن الفكرة كانت عندئد تشغل الأذهان — لكن هذا الكتاب من هذا الكاتب لم يكن عرضا طارئا في حياته الفكرية بل كان جزءا لا يتجزأ من طريق واحد عاشه الكاتب ليبلغ به هدفا واحدا جعله نصب عينه ، وأما هذا الكاتب فهو سلامه موسى ، وأما طريق حياته الفكرية فهو الإيمان بالعلم الحنديث وما يقتضيه من ضرورة تطوير الأدب والحياة بأسرها ، وأما الهدف المقصود بهذا كله فهو أن يقيم بناء جديدا على أنقاض بناء قديم ، فلم يأل سلامه موسى جهدا في كل ما كتب ، ليقاوم الأسلوب القديم في التفكر وفي الكتابة ، فإذا كان التقليديون يعنون بصقل العبارة الفقلية عناية تستنفد كل طاقهم بحيث لا يبني شيء منها لأي معنى ينقلونه المفارث ، فقد أراد هو بما أسماه و الأسلوب التلغرافي » في الكتابة أن أبي القارئ ، فقد أراد هو بما أسماه و الأسلوب التلغرافي » في الكتابة أن بمياء المعنى المراد نقله ، بحيث لا تحشر فيها لفظة واحلة لا تخلم المنى المقصود .

لقد تميزت فترة ما بين الحربين بكثير من القلق الفكرى ، الناتج عن إحساس المثقفين بضرورة الجمع بين طرفين كانا ما يزالان يبدوان وكأنهما نقيضان لا يجتمعان ؛ وهما : الثقافة التقليدية الموروثة من جهة ، والثقافة الأوروبية المنقولة من جهة أخرى ، وكان السوال قد بدأ يطرح نفسه على رجال الفكر ، وهو : هل من سبيل إلى الجمع بين الثقافتين في وحدة عضوية

واحدة ، لا تتخلى عن الطابع المحلى المميز ، ولا تقصر في مسايرة العالم المعاصر ؟ هذا كنت تجد ثلاث إجابات تصدر عن ثلاث فئات من المفكرين وتستنبع ثلاث أساليب في الكتابة : فإجابة بتمسك بها أصحابها بالقديم الموروث فكرا وأسلوبا ، ومن هؤلاء مصطفى صادق الرافعي ، وإجابة يريد مها أصحامها القضاء الكامل على القديم الموروث والأخذ عن الثقافة الأوروبية ــ علما وأدبا وأسلوب كتابة وطريقة حياة ــ أخذا مطلقا غير مشروط بشرط ولا مقيد بقيود ، ومن هؤلاء : سلامة موسى ، واجابة ثالثة يحاول بها أصحابها أن يجدوا موقفاً وسطا يجمع بن الطرفين ، فهم إذا كتبوا جاءت عبارتهم ملتزمة قواعد الأسلوب العربي المتين ، وهم إذا فكروا حاولوا المزج بن موضوعات القديم وموضوعات الجديد ، وكان من حسن الطالع أن وقعت في هذه الطائفة جمهرة الأعلام من رجال الفكر والأدب : العقاد ، طه حسين ، هيكل ، المازني . . . وغيرهم ، فلهولاء جميعاً مجموعات من مقالات كتبوها خلال الفيرة التي نتحدث عنها » ثم جمعوها في كتب يكني أن تطالع أي كتاب منها ، لتجد ثقافة الغرب قد جاورت ثقافة العرب الأقلمين في تآلف وانسجام . إذ قد تجد فصلا عن هومر أو شكسبير أو شلى ، يعتمبه فصل عن امرئ القيس أو ابن الرومى أو المتنى ، وهكذا .

للعقاد فى هذه الفترة و مطالعات فى الأدب والحياة ، (١٩٧٤) ، ووساعات بين الكتب ، (١٩٧٩) والمازنى و حصاد الهيم ، (١٩٧٤) و وساعات بين الكتب ، (١٩٧٩) و وصندوق الدنيا ، (١٩٧٩) وإن القارئ ليدرك من مجرد المقارنة بين عنوانات الكتب عند الأول وعنوانات الكتب عند الثانى ، أن هذين الزميلين الصديقين ، وإن يكونا قد اتفقا على الهدف عند الثانى ، أن هذين الزميلين الصديقين ، وإن يكونا قد اتفقا على الهدف (وهو الجمع بين الثقافتين ) فقد اختلفا فى طريقة التناول : الأول جاد إلى درجة التزمت فكرا وأسلوبا ، والثانى جاد فى فكرته ساخر تملؤه روح الفكاهة فى طريقة عرضه ، ولهيكل من أمثال هذه المجموعات الجامعة بين

الثقافتين و في أوقات الفراغ ، ( ١٩٢٥ ) سبقه كتاب من جزءين عن چان چاك روسو ( ١٩٢١ – ١٩٢٣ ) أسهم به في إثراء الفكر السياسي الذي صاحب الثورة السياسية ، ليكون الفعل مقرونا بالنظر ، وهو في طريقة كتابته وسط بين العقاد والمازني ، فهو لا يبلغ من الأسلوب العابس مبلغ العقاد ، ولا من الأسلوب الضاحك مبلغ المازني ، ويكتني بروح سمحة منبسطة الأسارير تسرى بين أسطره .

وأما طه حسين فقد كانت طريقته فى الجمع بين الثقافتين، أن يعالج موضوعا عربياً قديماً بأسلوب غربى جديد، وأن يكون مع الدعوة إلى العقل العلمي مرة، ومع الدعوة إلى وجدان القلب مرة، فانظر إليه كيف فجر قنبلته الفكرية العقلانية سنة ١٩٢٦ يكتابه عن الأدب الجاهلي، ليعود سنة ١٩٣٣ فيصدر رائعته الأدبية وعلى هامش السيرة، فيقول في مقدمته: وأنا أعلم أن قوماً سيضيقون بهذا الكتاب، لأنهم محدثون يكبرون العقل، ولا يثقون إلا به، ولا يطمئنون إلا إليه، وهم لذلك يضيقون بكثير من الأخبار والأحاديث التي لا يسبغها العقل ولا يرضاها . . . وأحب بكثير من الأخبار والأحاديث التي لا يسبغها العقل ولا يرضاها . . . وأحب أن يعلم هؤلاء أن العقل ليس كل شيء ، وأن لذاس ملكات أخرى ليست أقل حاجة إلى الغذاء والرضي من العقل » .

لا عجب أن رأينا النقاد من زملائه يتصدون له بالتحليل والمقارنة فهذا هيكل يكتب فور صدور و على هامش السيرة ، فيقول : و إنه (أى طه حسين ) إلى حين وضع كتابه هذا ، كان من أولئك الذين يكبرون العقل ولا يثقون إلابه ، فهذا الكتاب تطور عظم في تفسية طه وفي نظرته للحياة ، تطور واضع صارخ يكني لتبيينه أن نقرأ معا مقدمتين : مقدمة و على هامش السيرة ، ومقدمة و في الأدب الجاهل ، و و على هامش السيرة موضعا للمقارنة ، فكلاهما

يتحدث عن العصر الجاهلي الذي سبق مولد النبي عايه السلام ۽ والذي عاصر هذا المولد ، والكتاب الأول بهدم ما جاءت به الأساطير عن الجاهلية ، يل يهدم الكثير مما ينسب للجاهلية من شعر ونثر ، ويراه من وضع للتأخرين لأغراض دينية أو مخالفة للدين ، والكتاب الأخير يجلو هذه الأساطير وينمقها ، ويرى في ذلك غذاء لما سوى العقل من ملكات الناس ۽ ،

تلك كانت طريقة طه حسين في الجمع بين الثقافتين ، فهو « لم يتطور في نفسيته ولا في نظرته للحياة » كما يعلل هيكل لهذا الجمع ، بل إن الثقافتين كلتهما قد اجتمعتا فيه على نحو يجسد لنا في رجل واحد ، ما كنا وما لانزال نأمل أن نبلغه من وحدة ثقافية تجمع لنا الطرفين ، ولعل الدكتور مجمد عوض مجمد كان أصدق تصويراً في تعليقه على كتاب على هامش السرة ، حين قال عن طه حسن بطريقته الفكهة - د إن تقافته الحقيقية هي ثقافة أزهرية متينة قوية الأسس . . وأن ليست ثقافة المغربيين . . ولا رواء وطلاء ، إن يهر العن منظره ، فإنه لا يذهب إلى خور بعيد ، وقديما قال نابليون في الروس : إنك إذا حككت الروسي بدا اللك الدرى ، وفي ومعنا أن نقول إذا حككت طه حسن برفق ، بدا للث الازهري القح الصميم بكل ما تحمله هذه الكلمة من فضل وعلم » .

ولوكان طه حسين حين كتب وعلى هامش السيرة وقد تطور في نفسيته وفي نظرته للحياة — كما قال هيكل عنه — لما رأيناه بعد وعلى هامش السيرة ويحود مرة أخرى فيصدر كتابه الهام ومستقبل الثقافة في مصر و (١٩٣٩) ليقول به للناس إنه لابد لنا من الأخذ عن الأصول الثقافية اليونانية ، استمر ارا لماكان آباؤنا الأقدمون قد فعلوا في نهضتهم الفكرية ، حين طفتوا في عنقلون ثقافة اليونان العلمية والفلسفية بغير حرج ولا تردد ، ولا نترك الحديث عن طه حسين في هذا الموضع من المقالى ، دون أن نذكر ترجمة حباته الرائعة التي كتبها سنة ١٩٢٩ بعنوان و الأيام و ، فجاءت هذه الترجمة

الذاتية من أجمل النمار الأذبية في تلك الفترة ، التي اجتمعت فيها روافد الثقافة كلها من شرق ومن غرب .

هكذا قضينا أعوام العقدين الثالث والرابع من هذا القرن ، نمد ذراعا إلى تراثنا فنحيه ، وذراعا إلى الثقافة الأوربية فننقابها ، وإنه لجدير بالذكر في هذه المناسبة ، أن نشر إلى عدد من المجلات التي ظهرت عندئذ وشاعت شيوعاً واسعاً ، وكانت من أفعل الأدوات الثقافية التي هيأت النفوس والعقول لتقبل نهار جديد في تاريخنا الثقافي، سنظهر بوادره بعد الحرب العالمية الثانية ، ويبلغ النضيج يعد ثورة ٢٣ يوليو ١٩٥٧ – وأما هذه المجلات التي نشر إلها ، فهي و السياسة الأسبوعية ، التي كان يرأس تحريرها محمد حسين هيكل ، و ١ البلاغ الأسوعي ۽ الذي كان يكتب فيه العقاد ، و ﴿ الْحِلْمَ اللَّهِ اللَّهِي أَصِلُوهَا وَكَانَ يُرَأَسُ تَحْرِيرُهَا سَلَامَةً موسى ، و « الرسالة ۽ التي أصدرها وكان برأس تحريرها أحمد حسن الزيات و \* الثقافة \* التي كان يشرف علما أحمد أمين ، وأصدرتها لجنة التأليف والنرجمة والنشر ، وهي لجنة تتألف من جماعة من رواد الثقافة الجديدة ، انشتت سنة ١٩١٤ لتدل باسمها وبنوع جهودها على اتجاهات الحركة الثقافية في هذا القرن العشرين كله ، إذ هي حركة تقوم على ، الترجمة ، عن الفكر والأدب الأوروسين ، و ﴿ النشر ﴾ لذخائر التراث القديم ، لتخرجها إلى النور من خزائن الكتب ، و التأليف ، الجديد الذي يحمل طابعنا الحديث بما فيه من أصالة تستمد غذاءها من المادة المترجمة والمادة المنشورة على السواء.

**§** -

لاأحسب الحركة الثقافية التي عاشها مصر فيا بين الحربين ، تعاول فها الجمع بين ثقافتين ، لاأحسب تلك الحركة تتضع معالمها بأنصع مما تتضع به في أمثلة نسوقها لبعض الموضوعات التي كانت تشتجر فيها

الأقلام خلال تلك الفترة ، خصوصاً إذا تذكرنا حقيقة هامة جدا في هذا الصدد ، هي أن الكاتب الواحد قد يأخذ بهذا الرأى مرة وبللك الرأى مرة أخرى ، مما يدل على أن فوران الآراء والمذاهب لم يأذن لأحد عند ثذ بالاستقرار على فكرة واحدة أمداً طويلاً ، ما دامت هذه الفكرة ماسة بأركان البناء الفكرى الجديد الذي كان المصريون عند ثد في سبيل إقامته ، ومما يدل كذلك على إخلاص المفكرين حينئذ لبلوغ غايتهم في بعث الأمة بعثا فكريا شاملا ، إخلاصهم لذلك إخلاصاً لم يسمحوا لأنفسهم معه أن يتعصبوا لفكرة أو لأخرى ، إذا أثبت تطور الأحداث خطأها وتعويقها لجرى الناريخ .

وأول موضوع نسوقه مثلا للصراعات الفكرية في عشرينات هذا القرن وثلاثيناته ، هذا الموضوع الأساسي بالنسبة إلى إقامة البناء الثقافي الجاءيد : ما هي الأصول الأولى التي نرد المصريين إليها ؟ أهي أصول فرعونية أم هي أصول عربية لانجاوزها إلى ما وراءها في التاريخ ؟ وقلم ناصر الفرعونية سلامة موسى ومحمد حسن هيكل وغبرهما إلا أن هيكلا عاد فتبن وجه الحطأ فيها بدأ بالدفاع عنه ، فقه، بدأ هيكل ــ بمناسبة صدور کتاب عن ( قصص البردی ) لعالم أثریءصری (۱۹۲٦ ) – بدأ هيكل في ربط الصلة بن مصر القديمة ومصر الحديثة مؤكدا أن بن الحالتين و اتصالا نفسيا وثيقا ينساه كثيرون ويحسبون أن ما طرأ على مصر منذ عصور الفراعنة من تطورات في نظم الحكم وفي العقائد الديذية وفي اللغة وفى غير ذلك من مقومات الحياة ، قد فصل بين هذه الأمة الحاضرة وبن الآمة المصرية القديمة ، فصلا حاسما ، جعلنا إلى العرب أو إلى الرومان أقرب منا إلى أولئك الذين عمروا وادى النيل في ألوف السنين التي سبقت المسيحية ٤.

فيرد على هذه النزعة الفرعونية كتاب يومنون بأن جنورنا عربية ، وبأنه من العبث أن نردها إلى أبعد من ذلك فى التاريخ ، لتضل فى متاهات القرون ، ومن هؤلاء أحمد حسن الزيات حن قال : واشهر بالرأى الفرعونى النان أو ثلاثة من رجال الجدل وساسة الكلام ، فبسطوه فى المقالات ... حتى خال بنو الأعمام فى العراق والشام أن الأمر جد ، وأن الفكرة عقيدة وأن ثلاثة من الكتاب أمة ، وأن مصر ... رأس البلاد العربية ... قد جعلت المآذن مسلات ، والمساجد معابد ، والكنائس هياكل ، والعلاء كهنة ، وبعد أن يمضى الزيات بأسلوبه اله نى البلغ فى النهكم من الفكرة للفرعونية وأصحابها يلخص الموقف بعبارة ، فيقول : و وبعد فإن ثقافتنا الحديثة إنما تقوم فى روحها على الإسلام والمسيحية ، وفى آدابها على الخداب العربية والغربية ، وفى علمها على القرائح الأوروبية الحاصة ، الآداب العربية والغربية ، وفى علمها على القرائح الأوروبية الحاصة ، الأداب العربية والغربية ، وفى علمها على القرائح الأوروبية الحاصة ،

A D 0

ونسوق مثلا ثانياً للموضوعات التي اختلف فيها رجال الفكر في الفترة للتي نحللها، وكيف جاء اختلافهم في موضوع الخصائص الأصلية التي يتميز بها المصريون، وهل هي أقرب إلى خصائص اليونان، أو إلى خصائص العرب، ومرة أخرى ننبه إلى نقطة هامة، وهي أن المتعارضين لم يثبتوا على آرائهم فيها كانوا يعرضون بالرأى فيه، ومبادلة الرأى هذه المرة كانت يمن توفيق الحكيم وطه حسين، فيطرح الحكيم المشكلة بقوله: إنما الأمر للذي يمتاج إلى كلام هو معرفة مميزات الفكر المصرى، معرفة أنفسنا، حتى تنبين لحيلنا مهمته: هذه هي المسألة (وليلاحظ قارئ اليوم أن هذه نفسها ما زالت هي المسألة المطروحة أمام المفكرين، وقد دنونا من ختام المعقد السابع من القرن العشرين). . . ويمضى الحكيم في حديثه ليؤكد

أن الروح المصرية والروح العربية مختلفتان ، ولقد اختلطت إحداهما بالآخرى على نحو يصعب معه فصلهما ، لنمز الواحدة من الأخرى ، لكن هذا الفصل أمر لا بد منه ، إذا أردنا أن نتبن أنفسنا ، ويعرض الحكم تحليله هو على قرائه ، فيبن ــ أولا ــ أن دراسة الفن المصرى والفن الإغريق كفيلة بأن تبرز الفرق بين العقليتين: ، ما بال تماثيل الآدميين عند المصرين مستورة الأجساد ، وعند الإغريق عارية الأجساذ ؟ هذه الملاحظة الصغيرة تطوى تحمّها الفرق كله ، نعم ، كل شيء مستر خيي عند المصريين ، عار جلى عند الإغريق ، كل شيء في مصر خني كالروح ، وكل شيء عند الإغريق عاركالمادة . كل شيء عند المصريين مستركالنفس ، وكل شيء عند الإغريق جلى كالمنطق، في مصر الروح والنفس، وفي اليونان المادة والعقل » ، وبعد هذه المقارنة بجرى الحكم مقارنة أخرى لتتم له المقدمات ، مقارنة بين اليونان والعرب ، فيقول إن خط الإغريق ماثل لخط العرب: ٩ كل تفكر العرب وكل فن العرب في لذة الحس والمادة ، عند الإغريق الحركة ، أي الحياة ، وعند العرب السرعة ، والخلاصة هي أنه ۽ من المستحيل أن نرى في الحضارة العربية كلها أي ميل لشئون الروح والفكر بالمعنى الذى تفهمه مصروالهند من كلمتي الروح والفكر ، و ١ لاربب عندى أن مصر والعرب طرفا نقيض : مصر هي الروح ، هي السكون ، هي الاستقرار ، هي البناء ، والعرب هي المادة ، هي السرعة ، هي الطعن ، هي الزخرف ، مقابلة عجيبة : مصر والعرب وجها الدرهم ، وعنصرا الوجود ، أى أدب عظيم يخرج من هذا التلقيع ؟ إنى أتمنى للأدب المصرى الحديث هذا المصبر : زواج الروح بالمادة والسكون بالحركة ، والاستقرار بالقلق ، والبناء بالزخرف ، :

ويرد طه حسين على الحكيم ، رافضا أن تنسب الروح المصرية إلى

آصول تبعد سها عن العرب وعن اليونان ، ذلك أن الغوص بالروح المصرية الحديثة إلى الأصول الفرعونية مضطر إلى الضرب في مجاهل التخمين ، على أن النسبة إلى العرب أمر قائم مشهود : • نحن ــ إذن ــ أمام أمرين ، أحدهما عرضة للشك الشديد ، لا تكاد تعرف منه شيئًا ، والآخر لا سبيل إلى الشك فيه ، أحدهما حياة مصر القديمة وحضارتها العقلية ــ إن صبح هذا التعبير ــ والآخر حياة العرب وحضارتهم ، فإلى أى الأمرين نفزع لنقم عليه بناء أدبنا الجديد ؟ أ إلى الشلك أم إلى اليقين ؟ ، ويمضى الدكتور طه حسين في رده على الحكم ليخلص إلى جوهر الموضوع ، وهو : ثم تتكون روح مصر منذ استعربت ؟ ويجيب بأنها تتكون من عناصر ثلاثة ، أولها العنصر المصرى الخالص الذي ورثناه من المصريين القدماء ، وثانيها هو العنصر العربي الذي يآتينا من اللغة ومن الدين ومن الحضارة ، وثالثها هو العنصر الأجنى الذي أثر فى الحياة المصرية دائماً ، والذى سيؤثر فها دائماً ، وهو هذا الذى يأتبها من اتصالها بالأمم المتحضرة في الشرق والغرب . جاءها من اليونان والرومان والمهود والفينيقيين في العصر القديم ، وجاءها من العرب والترك والفرنجة فى القرون الوسطى ، ويجيئها من أوربا وأمريكا فى العصر الحديث (راجع مجلة الرسالة ، أعداد شهر يونيو ١٩٣٣).

ونسوق مثلا ثالثا مما كان يدور فيه القول بن الأدباء والمفكرين في فترة ما بن الحربين ، موضوع القديم والجديد في تصور الناس للأدب . فهنالك من ينصرفون باهمامهم إلى صقل اللغة وتجويدها دون أن تكون هنالك المفكرة التي ينقلونها بتلك اللغة ، وهؤلاء هم أنصار القديم ، وهنالك من مهتمون بالفكرة أول ما مهتمون ، وهؤلاء هم أتصار الجديد – بتعبير أبناء الفترة التي نعرضها هنا – ، ونستطيع أن نتخذ سلامة موسى مثلا متطرفا لفريق المجتمدين ، ومصطفى صادق الرافعي مثلا متطرفا لفريق المتشيعين للقديم .

كتب سلامة موسى - مهاجا يقول: وأدباء الصنعة يكتبون وكل همهم هصور في تأليف استعارة خلابة أو مجاز جميل، أو كناية بارعة، أو غير ذلك من الفقاقيع، فإذا أراد أحدهم أن يؤلف كتابا أو يضع مقالة، لم يعن أقل عناية بالموضوع الذي يكتب فيه، وإنما يعمد إلى الفقاقيع، فيولف منها عبارة خلابة، فيتوبل بها إنشاءه، أو يرصها رصا، وكتبر ما يعجز أمثاله عن تأليف عبارة من إنشائهم الخاص . . . وكتب كلك في موضع النحر يقول: وفي مصر وسوريا طبقة من الأدباء لها عيون من خلف رعوسها، فإذا نظرت لم ترسوى الماضي ثم هي مع ذلك لا ترى كل الماضي، وهي لو استطاعت أن تفعل ذلك .، لكان لها من ذلك بصيرة بالحاضر والمستقبل، أجل، لو كانت هذه الطبقة تنظر إلى الماضي خلال تلسكوب العلوم الحديثة لاستطاعت أن تقرأ لغة الطبيعة، وتدرك أن روح العالم هي روح نشوء وتطوره.

ويرد الرافعي على هذا الهجوم ، فيوكد أن علته الحقيقية ترجع إلى الجمكن من لغة العرب وأدبهم ، فن لم يجد في حياته الفرصة لهذه اللمراسة ، وشاءت له ظروفه أن يلوس لغة أجنبية ، راح يتهم الهاءات مصلوها عجزه عن التعبير بلغة العرب ، وهنا يتلخل الدكتور طه حسن ، فيناصر سلامة موسى بعض المناصرة ، ويصحح الرافعي فيا ذهب إليه ، فيقول : و نعتقد أن الأستاذ الرافعي يسرف في هذا الحكم ، ولعل مصدر إسرافه . . ، أنه أخطأ فهم ما يكتب أنصار المذاهب الغربية ، وهو إنما أخطأ الفهم لأنه أخطأ اللوق وإنما أخطأ المنوق لأنه أخطأ الفهم ؛ إن بعض أنصار المذهب الجديد . . قد أخلوا من اللغة العربية وآدابها بحط لا بأس به ، وإن قوتهم ألهة العربية وآدابها ، إذن فانتصار هولاء لمذهب جديد ليس ضعفا ، وليس اعتليارا وآدابها ، إذن فانتصار هولاء لمذهب جديد ليس ضعفا ، وليس اعتليارا لأنفسهم وليس تعصبا للأدب الأجنبي للذي تفوقوا فيه » .

وهذا مثل رابع نقدمه لما كان يشغل الأدباء والمفكرين فى مصر إيات الفترة التي نتحدث الآن عنها \_ فترة ما بين الحربين \_ فلم يكن يكني أن يختلف المختلفون على أى الثقافتين بجب علينا الانتهاء إلىها في تهضتنا الأدبية : العربية القديمة أم الأوروبية الحديثة ؟ بل حدث خلاف فرعي بين أنصار الثقافة الأوروبية الحديثة أنفسهم ، كان السوَّال هذه المرة هو : أي الثقافتين الأوروبيتين يجب الآخذ مها قبل أختها ؟ أهي ثقافة اللاتين أم ثقافة السكسون ؟ وبدأ الحوار في هذا الموضوع بمقالة نشرها العقاد تعليقا على كتاب أصدره أنطون الجميل عن و شوقى شاعر الأمراء ، نجاءت في هذا التعليق موازنة-بن طربقة اللاتينين في النقد الأدبي وطريقة السكسونيين ، خلاصها أن الأولىن يتقدون الأدب ، وكأنهم يتحدثون حديثًا ظريفًا في صااون ، وأنه الآخرين ينقلون الأدب نقلما موضوعيا يضرب في لباب الموضوع يغير اصطناع الظرف الاجتماعي الواجب اصطناعه في ندوات الأصدقاء ، وكانه الحقاد فيا كتب على اعتقاد بأن ثمة فرقا بين الثقافتين ينبثق من الفرق بعن المزاجين ، وأن هذا الفرق واضح في مفكرينا وأدبائنا أنفسهم ، فن درسَ منهم الثقافة اللاتينية وجدته أقرب إلى أن يكون مؤرخا للأدب أو شارحة له ، ومن درس منهم الثقافة السكسونية وجدته أقرب إلى أن يكون هو نفسه كاتبا أديبا أو شاعرا .

وهنا تصدى الدكتور طه حسين الرد والتصحيح ، زاعما أن اليس هناك نقد لاتيني ونقد سكسوني ، وإنما هناك نقد فحسب ، نقد يعتمد على هذا النوق الفي العالى الذي أحدثته الثقافة اليونانية واللاتينية ، وورثته عنهما الأيم الحديثة على اختلاف أجناسها وبيئاتها ، فكل النقاد من الفرنسيين والإيطاليين والألمانيين والإنجليز قد قرموا آيات البيان اليوناني واللاتيني وذاقوا آيات البيان اليوناني واللاتيني وذاقوا آيات الفن اليوناني والروماني الأنفسهم ، أو كونت لم هذه القراءة وذاقوا عاما مشتركا بينهم جميعاً يختلف في ظاهره ولكنه لا يختلف في جوهره

لأن هذا الجوهر واحد استمد من هوميروس وبندار وسوفوكل وأرستوفان وأفلاطون .

٥

هكذا كنا في فترة ما بين الحربين ، نحاول العثور على الجلور العميقة التي يمكن أن ننبت منها شجرة الحياة المصرية الجديدة ، نحاول ذلك في الشعر ، وفي النقد الأدنى وفي الفكر النظرى ، لكن هذه الحاولة جاوزت ذلك كله ، جاوزته إلى مجال الحلق الأدبي الجديد في القصة والمسرحية ، فلن كان الشعر صورة مألوفة في الأدب العربي منذ أقدم العصور فلم تكن القصة — بمعناها الفني الحديث — ولا المسرحية مألوفتين معروفتين ، فحافا لو أجرينا عليهما المحاولات ، لنتخذ منهما وسيلتين جديدتين في البحث عن أنفسنا ؟ لقد بحثنا عن هذه النفس في القصيدة وفي المقالة ، وبني أن نلجأ إلى طريقتين أخريين في التحليل والتجسيد ، التحليل الذي يتعقب سلوك الناس طريقتين أخريين في التحليل والتجسيد ، التحليل الذي يتعقب سلوك الناس الى أصوله الأولى ، والتجسيد الذي يبلور روح المجموع في أشخاص يصور هم كاتب القصة أو كاتب المسرحية .

وكانت أولى محاولاتنا الجادة فى القصة ... كما ذكرنا ... هى و زينب و وهى القصة التى كتبها محمد حسين هبكل فى منتصف العقد الثانى من القرن ، كتبها ليجسد فيها دعوة قاسم أمين إلى حرية المرأة ، وليعرض فى حوادثها عيوب المجتمع التقليدى الذى يحول دون امرأة ورجل متحابين لا لشيء إلا لأنهما من طبقتين متفاوتتين من حيث الغنى والفقر .

و نمضى إلى العقد الثالث من القرن ، فنرى « المقالة ، قد ملأت الفراغ الأدبى كله سواء فى ذلك المقالة السياسية التى اشتعلت حرارة من نار الثورة ، والمقالة الأدبية والفكرية التى انتقل إليها الخلاف السياسى الملحبي بين الكتاب

ليصبح خلافا فكريا فلسفيا — حتى إذا ما بلغنا أواخر العقد الثالث هذا ، صادفتنا ألوان أدبية جديدة : صادفتنا الآيام ، للدكتور طه حسن ، و لا عودة الروح ، لتوفيق الحكيم ، وبعض المسرحيات الشعرية لأحمد شوق ، وهي كلها — بمعني من المعاني — محاولات في سبيل العثور على حقيقة أنفسنا : أهي تغوص بنا إلى جذور فرعونية كما يذهب توفيق الحكيم في عودة الروح ؟ أم هي جمع بن الثقافة العربية الأصيلة والروح الغربية ، في مسرحيات شو كما يتمثل هذا الجمع في ترجمة طه حسين لحياته ، وفي مسرحيات شو الشرقية المضمون الغربية الشكل ؟

لقد جاءت قصة و عودة الروح و في موضعها الزميى من تاريخنا الفكرى الحديث ، شاهدا قويا على رغبة المصرى ـ إذ يرى نفسه في دوامة التيارات الثقافية الوافدة إليه من كل صوب ـ في أن يثبت ذاته إثباتا يجعلها ومصرية وخالصة تتميز بطابع خاص ، وهي ذات تصارع الزمن لتخلد وتستعصى على الفناء ، ثم هي في هذا الصراع لا تجمد ولا تخمد إلا لكي تثور حين يظهر لها من أصلابها زعم قائد ، ولئن جرت الأسطورة المصرية القديمة برواية عن إيزيس وكيف طفقت تجمع أوصال أخبها أوزريس الممزقة المبعرة حتى أعادته كائناً سويا تدب فيه الروح من جديد ، فهكذا تجرى الحياة في مصر أبدا على مر التاريخ الطويل : يمزق أشلاءها من يمزق ، لكن ذلك لا يطول طويلا حتى يتولاها زعم من أبنائها فيجمع شملها ويعيدها لكن ذلك لا يطول طويلا حتى يتولاها زعم من أبنائها فيجمع شملها ويعيدها أمة سوية ممتلئة بلوافع الحياة .

ونمضى مع الزمن إلى العقد الرابع من هذا القرن – الثلاثينات – لنجد أنفسنا أمام حصاد غنى من ثمار القريحة الأدبية فى القصة والمسرحية ، لكن المحاولة الرئيسية لم تزل هى هى ، وأعنى محاولة البحث عن حقيقة أنفسنا فيا نحله من شخصيات نصورها بوحى من الواقع الملموس ، كل كاتب بحسب استعداده وطريقته فى الحلق الفنى ، فإذا كان توفيق الحكيم قد لمس

المصراع العنيف بين المصرى وتيار الزمن ، لمسه فى قصته و عودة الروح ، فقد عاد إليه بصورة أصرح - وأقوى - فى مسرحيته و أهل الكهف ، ( ١٩٣٣ ) التى بناها على القصة الواردة فى الكتاب المقدس و فى القرآن الكريم ، إلا أن الكاتب هنا قد جعل فعل الزمن أقوى من عواطف الإنسان ، فهولاء هم أهل الكهف بعد أن استغرقوا فى نوم طويل ، أبعدهم عن مجرى الحوادث مثات السنين ، عادوا إلى الحياة من جديد ، وانطاقوا يبحثون عما كان يربطهم بها من روابط : الوالد يبحث عن ولده فيعلم أنه مات منذ قرن كامل ، فلا يطيق العيش بعد أن انفصمت روابطه بالناس من حوله ، قرن كامل ، فلا يطيق العيش بعد أن انفصمت روابطه بالناس من حوله ، وهذا حبيب يلتمس حبيبته ، فيلتتى بحفيدة لها ، شبهة بها ، فيحسبها الحبيبة القديمة ، ويحدث أن تحبه هذه الحقيدة ، لكن ما إن اكتشف كلاهما حقيقة الواقع ، حتى تصعقهما هذه الحقيقة ، فلا مجتملانها ، وهكذا قل فى سائرهم ، كل منهم نفجوه الفجوة بين حقيقته هو ، والحقيقة الحارجية فيوثر الموت على حياة لا روابط فيها بينه وبين أهلها .

إن كاتبنا المسرحى العظيم ، يؤمن فى أعماق نفسه بوجود قوة غيبية لا قبل للإنسان بردها ، فإن أوهمه خياله — أو أوهمه العقل المحلود — بأنه قادر على أن يفرض سلطانه ، حدثت الفاجعة ونزلت المأساة ، وللملك لا مفر للإنسان إذا أراد لنفسه عيشا سعيداً ، من أن يحيا فى ظل إيمانه وعلى دفء عاطفته ، وأن يحصر المعرفة العلمية فى حدودها مهما ضاقت تلك الحدود ، ولعل هذا هو الفارق الرئيسي بين ما يسمى بالشرق وما يسمى بالغرب — فى التقسيم الثقافي لمجموعات البشر — وهو أن الغرب يدعى بعلمه العقلي أكثر مما يستطيع ، وأكثر مما يوفر للحياة الإنسانية هناءتها ، وأما الشرق ، فلو ترك لطبيعته ، آثر أن يستمع إلى صوت وجدانه ، حتى وإن لم يعد له بالعلم الكثير من هذا الكون الكبير ، وإذا شئت عبارة موجزة تلخص هذا الفارق بين الثقافتين ، فقل إن في الغرب على وفي الشرق تصوفا ، وإن التصوف أعلى مرتبة من العلم .

هذا وهو فی مسرحیة أخری له ، مسرحیة ۱ شهر زاد، بجعل بطلها شهريار يبلغ من المتعة الحسية الجسدية أقصى مداها ، لكنه بعد ذلك لم يسترح ولم يطمئن ، يريد معرفة سر الكون ، لكن هذا السر يستغلق على فهمه العقلى ، ولم يكن له بد ــ إذا أراد الوصول ــ من أن يلجأ إلى بصبرته التي تنفذ به خلال العالم المنظور، وإلا فهذا العالم المنظور ضارب حوله بنطاقه، لا يجد له منه مهربا ، لو جعل أدواته هي الحواس التي تشتهى ، والعقل الذي يفسر . . . ومن هذه الزاوية نفسها ــ زاوية الإيمان بقصور العقل والعلم ، يكتب الحكم قصة ، عصفور من الشرق ، ليرد مها على غرور الغرب بعلمه وآلاته : « فماذا صنع لنا العلم ؟ وماذا أفدنا منه ؟ الآلات التي أتاحت لنا السرعة ؛ وماذا أقدنا من هذه السرعة ؛ البطالة التي تلم بعالنا ، وإضاعة ما يزيد من وقت فراغنا فيما لاينفع ٢٠٠٠ ولا نترك توفيق الحكيم في تلاثينات هذا القرن . دونُ أن نذكر كتابه و يوميات نائب في الأرياف ، الذي يقدم صورة نضرة للحياة في الريف المصرى ، ومدى ما كان يفصم أهل الريف عن التشريعات والقوانين ، فهم لايفهمونها ولا يدركونها ، وهي لاتراعي حقائق معاشهم ومدی إدراکهم ۔

وظهرت في الثلاثينات قصتان للصدية بن المازني والعقاد، فقصة المازني عنوانها و إبراهيم الكاتب و ( ١٩٣٢) و هي بمثابة ترجمة ذاتية للكاتب على عنوانها ظاهرة الحب التي تربط بين الرجل والمرأة ، كما تشير إلى صفة رئيسية في الكاتب ، وهي انحصاره في ذاته ، وأما قصة العقاد فعنوانها و سارة ، ( ١٩٣٨) وهي - كزميلها - تحليل لظاهرة الحب بين الرجل والمرأة ، لكن التحليل هنا مأخوذ من زاوية جديدة ، هي الزاوية التي يكون فيها المحب عقلا كله ، والحبيبة حيوية جسدية كلها . . . ترى هل شغل الكاتبان في قصتهما هاتين بتحليل الحب ، نتيجة لظفر المرأة بحريتها

عندئذ على نطاق ملحوظ ؟ وبهذا تكون هاتان القصتان مكملتين - من حيث الوظيفة الاجتماعية التي توديانها - لقصة و زينب ، التي أخرجها هيكل سنة ١٩١٤ ، فكلها تجسيد للنتائج التي تترتب على دعوة قاسم أمين إلى حرية المرأة : في و زينب ، لم تكن المرأة قد ظفرت من حريبها إلا بقبس ضئيل يتيح لها أن تحب ، دون أن تجهر بحبها ، وفي و إبراهيم الكاتب ، تتعدد المحبوبات للحبيب ، وفي و سارة ، تلعب المحبوبة بعقل حبيبها ، كأنما في هذا إشارة إلى أن الحرية للمرأة قد زادت على حدها المأمول .

#### ٦

وتنشب الحرب العالمية الثانية سنة ١٩٣٩ ، لتلوم حتى سنة ١٩٤٥ ، فتكون نتيجتها على تيارنا الفكرى شيهة من بعض الوجوه بنتيجة قيام الحرب العالمية الأولى ١٩١٤ – ١٩١٨ ؛ فني أعوام الحرب الثانية \_ كما حمى الحال في أعوام الحرب العالمية الأولى ... ينطوى الكتاب على أنفسهم ، لكن انطواءهم هذه المرة كان معناه العودة إلى ماضي الأمة العربية يجترونه ، ويحيون أبطاله أحياء قد يقيم أمام الجيل الصاعد صورة مجدهم الذى لم يكن ينبغى لفيضان الثقافة الغربية أن يطغى عليه ، لقد رأينا خلال الصفحات السابقة كيف تلازم تخطان ثقافيان في حياتنا ، فسارا جنباً إلى جنب ، تكون الغلبة آنا لهذا الحط ، وآنا آخر لذاك ، وأعنى سهما الثقافة العربية القديمة في ناحية ، والثقافة الغربية في كل عصورها ، من اليونان فنازلا ، في ناحية أخرى ، وكثيراً ما وفق رجال الفكروالأدب إلى ضفر هذين الخطن ليجعلا منهما كيانا واحدا كما هي الحال في بعض أعمال العقاد، وفي طه حسين، وتوفيق الحكيم وغيرهم، لكن قيام الحرب جاء مذكرا لنا بوجوب الجد في البحث عن أنفسنا ، لنخلق لأنفسنا

شخصية جديدة نستعد بها للحياة الجديدة التي لابد أن تتمخض عنها الحرب العالمية .

وفي سبيل هذا البحث، طفق كتابنا ينكتون الماضي وينقبون في حناياه ويرسمون لنا صورا قوية مشرقة لأعلام ذلك الماضي ومواقفه : هذا هو العقاد يخرج سلسلة متعاقبة الحلقات من والعبقريات والإسلامية ، فيخرج وعبقرية عرو وعبقرية الإمام و (على) سنة ١٩٤٢، ووعبقرية فيخرج وعبقرية الصديق و (أبي بكر) سنة ١٩٤٣، ثم يتابع الحلقات حتى تشمل السلسلة عددا غير قليل من شخصيات الإسلام في عصره الأول الزاهر ، ويكتب محمد حسين هيكل عن أبي بكر وعن عمر من خلفاء المسلمين وكان قبل ذاك قد كتب عن محمد عليه السلام ، ويكتب توفيق الحكيم عن محمد عليه السلام ، ويكتب توفيق الحكيم عن محمد ، ويكتب توفيق الحكيم عن محمد ، أوكتب كثيرون عن بطولات الإسلام ، إما مقالات عن الحبات الأدبية ، أوكتبا كاملة . . . وسيظل هذا الاتجاه قائماً في حياتنا الأدبية عبر الحسينات والستينات ، ليضيف طه حسين ووائع من روائعه عن صدر الإسلام متمثلا في تضحياته ويطولاته ، ومما نذكره له و ذلك كتابه والشيخان » .

وقد كانت التكملة الطبيعية لهذه العودة إلى الماضى في صور أبطاله ومواقفه ، أن تنصرف بعض الجهود إلى تحليل العقيدة الإسلامية نفسها ، وفلسفتها ، وإلى بحوث علمية في تأصيل الفكر الإسلامي على اختلاف عصوره وأطواره ، فني تحليل العقيدة الإسلامية يصدر العقاد عددا من الكتب ويكتب مقالات كثيرة ، ومن أهم كتبه في ذلك : والله — كتاب في نشأة العقيدة الإلهية ، ( ١٩٤٧ ) و و الفلسفة القرآنية ، ( ١٩٤٧ ) ، حتى إذا ما جاءت خسينات القرن ، أكثر من تأليفه في هذا الاتجاه ، ومن أهم ما أخرجه و التفكير فريضة إسلامية ، ( ١٩٥٧ ) و و حقائق الإسلام وأباطيل خصومه ، ( ١٩٥٧ ) .

كثرت الدراسات الإسلامية والعربية فيا بعد الحرب العالمية الثانية ، وتفسير ذلك فيها أظن \_ أنه كان تمهيدا قويا لولادة جديدة ، تولد فيها أمة تتعرف على سماتها العربية الإسلامية ، بعد أن كادت تضيع هذه المعالم في غمرة النقل عن ثقافة الغرب ، فإذا كان الكتاب خلال العشرينات والثلاثينات ، قد وجدوا أحيانا ما يبرر تساولهم : من نحن ؟ أنحن فرعونيون أم عرب ؟ وما إلى هذه الأسئلة من أسئلة ، فهم اليوم قد باتوا على يقين لا يفسح الحجال حتى المسوال ، هم اليوم على يقين من أنهم أمة يقين لا يفسح الحجال حتى المسوال ، هم اليوم على يقين من أنهم أمة عربية ، أو هم بتعبير أدق جزء من الأمة العربية ، التى تربط أجزاءها روابط قوية من لغة ودين وتاريخ ومصير ، إذن فلنحلل كل هذه الروابط في دراسات علمية أحيانا ، وفي مقالات شعبية أحيانا أخرى ، نعم لنحلل عناصر الدين وعناصر اللغة وحوادث التاريخ وأهداف المصير . . تلك عناصر الدين وعناصر اللغة وحوادث التاريخ وأهداف المصير . . تلك

وقد شغل الناس بموضوعن عن اللغة دارت حولهما معارك فكرية هادئة حينا عنيفة أحيانا ، أولهما هو : أنكتب بالعامية أم نكتب بالفصحى ؟ وثانيهما : أنكتب بأحرف عرببة أم نكتب بأحرف لاتينية ؟ فأما أول الموضوعين فما زال إلى هذه الساعة قائماً تدور فيه المساجلات ، يدافع عن الكتابة العامية فريق يضع جماهر الشعب نصب عينيه ، ويدافع عن الكتابة بالفصحى فريق آخر يجعل الأولوية الوحدة العربية التى تقتضى أن يكون اللسان واحداً مفهوما في مصر والعراق وسوريا وتونس والجزائر وسائر أقطار الأمة العربية ، ذلك فضلا عن الحفاظ على التراث المشترك ، ومنه القرآن الكريم .

وأما ثانى المرضوعين فقد ثار فى الأربعينات حينا ، تم مات ولم تقم له بعد ذلك قيامة ، وكان بطل الكتابة بأحرف لاتينية عبدالعزيز فهمي فى تقرير قدمه سنة ١٩٤٤ إلى المجمع اللغوى ، مبيناً فيه صعوبة التعلم باللغة العربية كتابة وقراءة ، ومستشهداً بما حدث فى تركبا من تسهيل فى عملية التعلم نتيجة الاستخدامهم آحرفاً الاتينية بدل الأحرف العربية التى كانوا من قبل يستخدمونها فى كتابة اللغة التركية ، ثم اقترح طرائق مفصلة لتنفيذ اقتراحه .

لكن اقتراحاً كهذا لم يكن ايمضى بغير معارضة شديدة من جهات كثيرة ، في مصر وفي غيرها من أقطار الأمة العربية ، ومن المعارضين عمود عمد شاكر وكان ثما احتج به قوله : و إن أول التضليل في رسم العربية باللاتينية أن يضيع على القارئ تبين اشتقاق اللفظ الذي يقروه ، فإذا عسر عليه ذلك صار اللفظ عنده عمر لة المجهول الذي لا نسب له . . . فإذا عسر عليه ذلك صار اللفظ عنده عمريف ، فقد ضل عن العربية كلها ، لأنها لم تين إلا عليهما ، وهي في هذه الوجهة مخالفة لجميع اللغات التي تكتب بالحرف اللاتيني ، لأن الاشتقاق والتصريف يعرضان لها من قبل بناء بالحرف اللاتيني ، لأن الاشتقاق والتصريف يعرضان لها من قبل بناء الكلمة كلها حتى تختلف الحركات على كل حرف . . . النع ، وتعرض للرد غير هذا الكاتب كتاب آخرون ، كل منهم يقيم الحجة من زاوية معينة .

وربما كان من أبرز الملامح في حياتنا الثقافية في الأعوام التالية للحرب الثانية ، ما أداه أساتلة الفلسفة الجامعيون ، وكان ذلك ذا شقين : أولها تأصيل الفلسفة الإسلامية على أصول إسلامية خالصة ، بعد أن كان الظن أنها نقول وشروح من الفلسفة اليونانية وعليها ، وثانيهما إدخال تيارين معاصرين كنا بحاجة إلهما ، هما الفلسفة الوجودية توكيدا للحرية ، والوضعية المنطقية توكيدا للطريقة العلمية في صياغة القول وفي فهمه على السواء .

فن باب البحث في الفلسفة الإسلامية ، أصدر الشيخ مصطفى عبد الرازق كتابه « تمهيد لتاريخ الفلسفة الإسلامية ، (١٩٤٤) اللي وقف فيه وقفة العالم المحايد ، فهو يختني وراء نصوصه اختفاء من لا يريد أن يكون له ميل مرجح سوى ما توجبه النصوص ، فالكتاب يشتمل على بيان لمنازع الغربيين والإسلاميين ومناهجهم في دراسة الفلسفة ، فالباحثون الغربيون في طريقة عرضهم للموضوع تراهم وكأنما يقصدون إلى القول بأن فى الفلسفة الإسلامية عناصر أجنبية ، ثم يأخذون في رد تلك العناصر إلى مصادرها غير العربية وغير الإسلامية ، موضحين أثرها الذي يرونه فعالا في توجيه الفكر الإسلامى ، وأما للباحثون الإسلاميون فيغلب علمهم أن يزنوا الفلسفة بميزان الدين ، لكن موالف د التمهيد ، يتخذ لنفسه منهجا آخر في درسه لتاريخ الفلسفة الإسلامية ، إذ هو يتوخى و الرجوع إلى النظر العقلي الإسلامي في سذاجته الأولى ، وتتبع مدارجه في ثنايا العصور ، وأسرار تطوره والنتيجة العامة التي ينتهي إلها هذا الكتاب هي أن المسلمين فلسفة خاصة بهم ، مطبوعة بطابعهم ، لها بداياتها البسيطة وأدوار نموها وازدهارها ــ وهي تتيجة كونت مدرسة بأسرها في البحث الفلسني منذ ظهر هذا الكتاب ولمل يومنا هذا .

وأما التياران المعاصران اللذان أدخلا في حياتنا الثقافية ، فهما — كما ذكرنا — الوجودية ، والوضعية المنطقية ، الأولى لتكون فلسفة حياة ، والثانية لتكون فلسفة علم. وكانت حياتنا الفكرية بحاجة إلى الفلسفتين ، ولذلك أحلث هذان التياران أصداء متفاوتة القوة ، فهنا مؤيد وهناك معارض ، وكان أهم من قدم لنا الوجودية من زاوية جديدة ، هو عبد الرحن بدوى في كتابه و الزمان الوجودي ، ( ١٩٤٤ ) وأهم من قدم الوضعية المنطقية بتطبيق عربي هو زكى نجيب محمود في كتابه و المنطق الوضعي ، ( ١٩٥١ ) وكتابه و خرافة الميتافيزيقا ، (١٩٥٧ ) .

إن العوامل المختلفة التي أخلت تعتمل في الثقافة العربية في مصر ، منذ أواخر القرن الماضي ، والتي ما انفكت منذ ذلك التاريخ توسع من نطاق فعلها ، فكلما امتدت إلى جانب من جوانب الحياة ، جاوزته إلى جانب آخر : فمن مطالبة بالحرية السياسية ، إلى مطالبة بالحرية الفكرية ، وبالحرية الاجتماعية ، أقول إن هذه العوامل المختلفة كلها ، كانت طوال هذه الفترة تعمل في أنفس الكتاب والمفكرين ، باحثة عن شخصية عربية جديدة ، تحافظ على تراث الماضي ، وتضيف إليه عناصر الحاضر ، وكان لهذا البحث عن ذات جديدة تولد من رماد التخلف ومن أغلال المستبدين والمستعمرين ، كان لملا البحث عن ذات جديدة ، لحظات مشهودة ، حفزتها على سرعة الحركة وحيوية النشاط : الثورة السياسية سنة ١٩١٩ . وحرب فلسطىن سئة ١٩٤٨ على أثر إعلان الأنم المتحدة لقيام إسرائيل اغتصابا من الشعب العربي ، ودع عنك قيام حربين عالميتين ، شبت في ختام الأولى منهما ثورة سياسية تطالب بالاستقلال عن إبجلترا ، وتخمرت في ختام الثانية منهما خمائي ثورة اجماعية ... تهمس ألسنتها أول الأمر ، ثم تجهر ... مطالبة للشعب كله ... لا للفئة المحظوظة وحدها ــ بحق العيش وحتى المشاركة الفعلية في الحياة على آرضه ، ولم تكن حريق القاهرة في ٢٦ يناير ١٩٥٢ إلا اندلاما لمروح الغضب الكامن في الصدور ، ثم جاءت ثورة ٢٣ يوليو ١٩٥٢ لتحول خضبة الغاضب إلى سلوك يغر الحياة الفاسدة ، ويستبدل بها أوضاعا جديدة م تحقق له الآمال التي ظلت تتراكم على أقلام الكتلب وفي أذهان المفكرين.

#### ٧

كان الهدف الواضح الظاهر لشي مظاهر الفكر المصرى والأدب المصرى هو خلق روح مصرية جديدة ، تتسم بطابع مميز ، فلما أن نشبت الحرب العالمية الثانية ، وبلغت ختامها سنة ١٩٤٥ ، أخذ هذا الطابع المميز الملشود

يتطلع إلى أفق أوسع ، لا يقتصر أمره على أصحاب الحياة العلمية وحدهم المنى علية المثقفين – بل يتعداهم إلى شيء يصلح أن يتسع ليشمل الشعب كله ، ثم لما قامت الحرب الفلسطينية بن البلاد العربية وإسرائيل سنة ١٩٤٨ ، كان ذلك بمثابة أن تتحدد معالم الهدف الجديد للفكر ، وللأدب ، وللسياسة ، ولكل وجه من أوجه النشاط الذهني ، وهو أن يعمل العاملون وأن يفكر المفكرون ، وأن يتغنى الشعراء بوحدة عربية وقومية عربية ، وثكون مصر جزءا منها .

أخذت خيوط كثيرة تتجمع ، بعد أن هدأت نبران الحرب العالمية الثانية ، تشر كلها إلى وجوب تغر الأوضاع من أسامها ، طه حسين يكتب عن و المعذبين في الأرض ، كما يكتب سواه في نفس الاتجاه ، إرهاصًا لئورة اجتماعية اقتصادية ، وخالد محمد خالد يكتب ۾ من هنا نبدأ ۽ و لا مواطنون لا رعاباً ال فتحدث كتاباته أثرا في رقمة واسعة من القراء ، لأنه بلجأ إلى طريقة في الكتابه تجمع في يد واحدة ثنائية الثقافة الدينية التي كانت معتزلة وراء جدران الأزهر إلى حد كبير ،، والثقافة السياسية الاجماعية الحديدة ، هادفا إلى خلق المعرب المسلم الحر المعاصر في آن معا ، ويحيي حتى يكتب و قنديل أم هاشم ، و ليو كله ضرورة العودة إلى تربة الثقافة العربية الإسلامية ، حتى وإن أو غل المغترب فى العلم الأوروبي ، ومحمد فريد أبو حديد ــ منذ العشرينات والثلاثينات ــ يكتب بروحه السمحة وقلمه الهادئ ليشيع فينا نفحة التجديد الذى يقم بنيانه على أسس الثقافة العربية الإسلامية الأصيلة . . . خيوط أخذت كلها تتجمع لتلتني في عزيمة واحدة ، تنتظر الجلوة التي تشملها فنحركها إلى عمل ثورى يقلب الترية قلباً ، ليبلر بلورا جديدة ، لتنبت لنا نباتا جديداً ، وكانت هذه الجذوة هي ثورة ٣٣ يوليو ١٩٥٧ ، التي سرعان ما أصبحت هي الثورة الأم ،

التي تلد ثورات متنابعة رأسية وأفقية ، رأسية تتناول أوضاع الحياة في مصر ، وأفقية تتسع لتشب في سائر أجزاء الأمة العربية .

لقد مست روح الثورة جوانب الحياة الفكرية والأدبية جميعاً ، وعلى صور إن تفاوتت قوتها فى المجالات المختلفة ، فهى روح منبثقة عن توكيدنا للذات العربية فى مجتمع اشتراكى يضمن للإنسان كرامته مهما كان العمل اللمي يؤديه ، ومهما كانت درجته من الفقر أو الغنى ، نعم لقد كانت الحيوط الفكرية كلها – كما قلنا – تتجمع نحو هذا الهذف خلال أعوام القرن العشرين كلها ، لكن ثورة ١٩٥٢ جاءت لتبدأ فى حياتنا الفكرية طورا ثوريا ، يستخدم كل عوامل الماضى ، لينهض بتغيير شامل .

ونستعرض صنوف الفكر والأدب خلال هذه الأعوام الثائرة ، فنرى إلى أى حـــد تغلغلت الثورة فى أعماق المفكرين والأدباء ، استجابة ـــ ومشاركة فى الريادة ــ للحركة التى شملت الشعب بأسره .

فنى الشعر ، بلغت البدايات الجديدة التى كان أبو حديد قد بدأها حين حاول أن يجرب الشعر المرسل ، الذي يحتفظ بالوزن ويتخفف من القافية ، أقول إن هذه البدايات ، قد بلغت الآن أوجها ، على أيدى نفر من الشعراء للذين أرادوا أن يفاجئونا بالجديد ، فى الشكل وفى المضمون معا ، فأما الشكل . فقد نفضوا عن أنفسهم التقليد السائد ، الذي يحتم أن يجى ملوزن على صورة بعينها ، وأن تكون للقافية شروط تجب مراعاتها ، ثم لم يكفهم هذا ، فثاروا على المضمونات التقليدية التى لبث الشعراء يدورون قيها مئات السنين ، منذ العصر الجاهلي وإلى يومنا ، حتى لقد اجترأ كاتب مفكر خلال الأربعيتات هو أحمد أمين ، مؤلف المجموعة المشهورة التي مفكر خلال الأربعيتات هو أحمد أمين ، مؤلف المجموعة المشهورة التي مفكر خلال الأربعيتات هو أحمد أمين ، مؤلف المجموعة المشهورة التي مفكر خلال الأربعيتات هو أحمد أمين ، مؤلف المجموعة المشهورة التي مفرحت الفكر العربي ، والتي صدرت بعض أجزائها في الثلاثينات ، وأعنى علم فجر الإسلام ، و و ظهر الإسلام ، ... أقول إن هذا الكاتب المفكر

كان قد اجترأ فأعلن في سلسلة مقالات ــ نشرها في مجلة الثقافة التي كان يشرف على تحريرها ، ثم جمعها مع غيرها في مجموعة مقالاته و فيض الخاطر » ــ أعلن أن الأدب الجاهلي قد جي على الشعر العربي جناية كبرى ، حين حدد له مرة وإلى الأبد ــ أو ما ظنه أنه باق إلى الأبد ــ شكلا بعينه للشعر ، بل ومعانى بعينها يدور حولها الشعراء ، وأن الثورة قد أصبحت واجبة على الشعراء المحدثين ، وها هم أولاء الشعراء المحدثون قد سنحت لم الفرصة فناروا على الشعر التقليدي شكلا ومضمونا وكان على رأس هؤلاء ــ في فناروا على الشعر التقليدي شكلا ومضمونا وكان على رأس هؤلاء ــ في النظر أنه إلى جانب الصور الجديدة الثائرة في شكلها وفي مضمونها ، بقيت صور أخرى من الشعر ، تكتني بالثورة في المضمون الشعري ، لكنه تما فظ على الشكل القديم ، وترى أن الوعاء القديم ما زال صالحا ليصب فيه الشراب الجديد.

وإن هذا التوازن ليظهر كذلك في التأليف المسرحي خلال أعوام الثورة ، أعنى أنك تجد من أدباء المسرح من حطم الصورة الشكلية التقليدية للبناء المسرحي ، فجاء جديدا في المضمون والشكل معا ، كما تجد إلى جانبهم فئة أخرى ، تثور في المضمون لكنها تحافظ على الشكل التقليدي القديم ، بل وتجد إلى جانب هو لاء وأولئك جماعة ما زالت تكتب كما كان يكتب أدباء العشرينات ، أسلوبا ومضمونا ، فالشاعر المسرحي عزيز أباظه يتابع إخراج مسرحياته الشعرية على نحو ما كان يو لف أحمد شوقي مسرحياته : مضمون يغلب عليه أن يكون من التاريخ العربي ، وشكل يحافظ على الوزن والقافية التقليديين ، والكاتب المسرحي العظيم توفيق الحكيم — الذي امتد إنتاحه التقليديين ، والكاتب المسرحي العظيم توفيق الحكيم — الذي امتد إنتاحه الكلاسيكي للمسرحية ، وإن يكن قد مال بالمضمون نحو المعاني الاشتراكية الكلاسيكي للمسرحية ، وإن يكن قد مال بالمضمون نحو المعاني الاشتراكية الحديدة ، هذا إذا استثنينا محاولات جزئية يحاولها آنا بعد آن ، ليجرب

قلمه وذهنه في الاتجاهات المسرحية الجديدة ، فيكتب حينا في الأدب اللامعقول مسرحية يجارى بها أهل هذا المجال ، ويكتب حينا آخر شيئاً يسميه جماً بين المسرحية والرواية ، وهكذا ، أما عبد الرحمن الشرقاوى فيكتب مسرحيات شعرية في موضوعات تساير الثورة السياسية في أهدافها لكنه يتخفف في شعره من قيود القافية ، وإن ظل محتفظا بالوزن الشعرى كما عرفه التقليد العربي .

لكن الأدب المسرحي لم يلبث أن تفجر عن فئة ثائرة ممعنة في ثورتها ، أرادت أن يكون مسرحنا مسرحا عربيا أصيلا ، يستوحى طابعنا المحلى الحاص ، فاللغة في الحوار هي الغامية لا الفصحي ، وتتابع المناظر والفصول يجرى على نسق مبتكر ، بل وخشبة المسرح نفسها تعرضت للتبديل والتغيير ، نذكر من هولاء و رشاد رشدى ، و « نعان عاشور » و « يوسف إدريس » و « لطني الحولي » و « الفريد فرج » و « سعد الدين وهبة » ، ولنلاحظ عن معظم هولاء أنهم ممن أسهموا في أكثر من عجال أدبى ، فنهم من كتب القصة إلى جانب المسرحية ( مثل يوسف إدريس ) ، ومنهم من أمهم في حركة النقد الأدبي كذلك ( مثل رشاد رشدى ) ، وهم فوق هذا وهذا ممن يشتركون بأقلامهم في الصحافة اليومية ، بما يغلب علها من طابع سياسي يتابع الأحداث الجارية .

وأما القصة فقد كانت فى أدبنا الحديث منذ أول القرن ، وبلغت أشواطا لا بأس بها على أيدى هيكل فى « زينب » و « هكذا خلقت » و « المازنى » فى « إبراهيم الكاتب » والعقاد فى « ساره » ومحمود تيمور فى « سلوى فى مهب الريح » \_ وكلهم ممن غلبت فيه الثقافة الفكرية العقلية على أدبه ، فجاءت قصصهم تحليلا لأفكار \_ وخصوصا فكرة الحب ، وبعض العلاقات الاجتماعية الأخرى - ثم ظهرت بعدهم بخاعة أخرى تكتب القصة كتابة

تسودها التلقائية وعدم إطالة التفكير العقلى ، وذلك لأن الطبع القصصى عندهم أعمق وآصل ، ولكنهم برواية الأحداث والتزامهم الواقع كما يقع ، أكثر اهتماما منهم بتحليل الأفكار والأشخاص ، ولهذا كانت قصصهم أقرب إلى نقوس القراء الذين يربلون المتعة الأدبية وحدها ولا يصبرون على جهد يبدلونه في أدب أنشأه صاحبه بعد إعمال الفكر وعناية باللغة ، ومن هذه المجموعة الثانية ويوسف السباعي ، و وإحسان عبد القدوس ، و وعمد عبد الحليم عبد الله ، و ويوسف غراب ، - فلما قامت ثورة يوليو ١٩٥٧ ، ولبثت ماضية في طريقها الثورى ظل هؤلاء الكتاب يكتبون ؛ بعد أن مالوا عضمونهم الأدنى نحو الفكر الاشتر اكبي الجديد ، ونحو إبراز المفارقات التي كانت تقسد حياتنا قبل الثورة ، لكنهم - مع تجديدهم في المضمون ، كانت تقسد حياتنا قبل الثورة ، لكنهم - مع تجديدهم في المضمون ، ومسايرتهم للروح الثورية - ما زالوا يحافظون على الأسلوب الذي بدأوا الكتابة به منذ بدأوا .

ويقف وحده في ميدان القصة لا نجيب محفوظ لا الذي بدأ إنتاجه القصص منذ أواخر الثلاثينات ، وظل يواصل الكتابة ، التي استهدف جما دائماً تصوير الطبقة الوسطى الطامحة إلى التشبه بالطبقة الممتازة ، حتى قامت ثورة ١٩٥٧ ، وعندئد طفر بفته طفرة عالية ، إذ وسع من منظوره الفني توسعة استطاع بها أن ينظر إلى تاريخنا القوى الحديث كله ، وكأنه ينظر إلى مشهد واحد ، وطفق يصوره تصويرا بارعاً فيه حيوية ربناء أدبي محكم ، ومن خير الامثلة لفنه الجديد ثلاثية صور بها ثلاثة أجيال تتابعت في أسرة واحدة منذ ثورة ١٩١٩ ، ليرز في تطورها خلال الوالد والولد والحفيد ، معالم تطورنا جميعاً في عصرنا الثورى الحديث .

ونترك ميدان الأدب ، لننظر فيا صاحبه من نقد أدبى ، فنجد هنا المدارس تتتابع منذ العشرينات حتى يومنا هذا ، تتابعا يدل بذاته على معالم التغير فى وجهات النظر فبعد أن تولى النقد أدباء ما قبل الثورة : طه حسين ،

والعقاد ، والمازني وغيرهم ، ينقدون وكأنما في خلفية رووسهم عقيدة بأن الأدب إنما يكتب على أسس أدبية فنية صرف ، نحاسب الأديب عليها دون أن نطالبه بأن يكون على رأى معنن في موضوع بعينه ، فليكن مذهبه السياسي ما يكون ، ولتكن ميوله الاجتماعية ما شاء لها أن تكون ، وليضع أية عقيدة أراد في أدبه ، لكته مطالب بتجويد فنه الأدبى ، ثم هم بعد ذلك يختلفون في الأساس الذي يحكمون به على جودة هذا الفن الأدبى: أيكون هو نجاح القطعة الأدبية في التغلغل بنا إلى أعماق نفس كاتبها؟ أم يكون هو نجاحها في تصوير عصرها ؟ أقول إنه بعد أن كان النقد عند أدباء ما قبل الثورة قائماً على أسس كهذه ، جاءت الثورة فتبعها تبدل في الموقف النقدى ، إذ أخذت المذهبية الاجتماعية والسياسية (الأيديولوجية) شيئة فشيئاً تحتل مكانها كأساس للنقد ، ينظر إلها قبل أن ينظر إلى أى شيء سواها ، فإذا وجدت القطعة الأدبية هادفة نحو تحقيق آمال المجتمع في طور ص الاشتراكي الجديد، نظرنا بعد ذلك في شكلها وأسلومها وغير ذلك ، وآما إذا وجدت غير هادفة على هذا النحو ، كان من العبث وضياع الوقت والجهد أن ّنناقشها من جوانبها الفنية الأخرى ، وكان من أبرز من أقامو هذا النقد الأيديولوجي في الأعوام الأخبرة ومحمد مندور ، وما يزال يجرى عليه نقاد آخرون مثل و محمود أمن العالم ، ، على أن المعارك النقدية ما زالت تظهر في محيطنا الأدبي حينا بعد حين ، بين نقاد يو كدون أهمية و الشكل ، في القطعة الأدبية ، بغض النظر عن موضوعها ، وآخريت يو كلون أولولية « الموضوع » وإلا فلو خلت الكتابة من موضوع يمس مشكلات الحياة الواقعة ، كانت عبثاً ولهواً ، وهنالك نقاد يقفون في نقدهم عند التقويم الفنى المشبع بقراءات عريضة وثقافات متنوعة ، مثل لويس عوض.

وإن الحديث عن النقد الأدنى ، ليجرنا إلى الحديث عن والفكر ، بصفة عامة ، فهاهنا كذلك نجد الأمزجة كلها متجاورة ـ وإن لم تكن متآلفة - فشمة من الدارسين - من أساتذة الجامعة بصفة خاصة - من يعكف على دراسة القديم أو الجديد ، كل بحسب ميدان تخصصه ، ليخرج للناس بحوثه في كتب أو في مقالات أكاديمية ، أو على الأقل مطبوعة بطابع الجد الرصين ، ومن أمثلة هؤلاء في مجال الدراسة الأدبية و شوقى ضيف ، الذي ينصرف بجهوده نحو التأريخ للأدب العربي من أقدم قديمه إلى أحدث حديثه ، و « سهير القلماوي » التي استطاعت بسعة أفقها وطلاوة حديثها أن توصل أعلى المستويات الثقافية إلى جمهور القراء في أسلوب رفيع وبطريقة جذابة ، ومن هؤلاء أيضاً مدرسة أدبية تجعل شعارها ، الأدب للحياة ، ــ سواء جاءت ثمارهم مطابقة تمام المطابقة لشعارهم هذا أو لم تجئ ــ وكان على رأس هذه المدرسة ؛ أمين الخولى ، و « عائشة عبد الرحمن » التي تعرف عند القراء باسم ؛ ينت الشاطئ ، وهي في مرحلتها الأخيرة أميل إلى إحياء القيم العليا من جوف التراث ، ابتغاء وصلها الجديدُ بالقديم .

وفى ميدان الفكر النظرى ، دراسات مختلفة المنزع تصدر تباعاً فى شتى الفروع ، لكن ما يلفت النظر منها هو الدراسات الخاصة بالمفهومات الاشتراكية ، التى قد تضيق حتى تتناول مفهوماً واحداً بالشرح والتحليل ، وقد تتسع حتى تشمل النظرية الاشتراكية كلها فى صورتها العربية ، ولو أردنا أن تلتمس موضعاً واحداً يلخص لنا صفوة فكرنا الاشتراكى الجديد ، لما وجدنا خيراً من و الميثاق ، الذى صدر سنة ١٩٦٢ عن مؤتمر وطنى كبر ، ليكون بمثابة خطة للعمل القومى السياسى إلى حين .

على أن صورة الحياة الثقافية في مصر المعاصرة لا تكمل إلا بذكر جهود متفرقة كثيرة ، تكون الروافد التي تمد التيار الرئيسي الكبير ، كل بحسب منبعه ومورده : فهنالك من ينقل إلينا ثقافة الغرب... إما بالترجمة وإما بالأصالة الشخصية ــ نقلا يتسم بالتأييد المتحمس لها ، وعلى رأس هوالاء الدكتور سمسن فوزى. وأشهر كتبه وسندباد عصرى ، الذى يجمع فى دراسته بىن العلم والأدب، وهنالك من يفكر في مشكلات ثقافية يختارها لنفسه ، تفكر أ مستقلا أصيلا ، لا يبالي أجاء مصطبغا بتأييد العربي القديم أو الغربي الجديد ، مثل ، الدكتور محمد كامل حسين ، - ومن خبر ما كتب قصة « قرية ظالمة » الذي يجمع هو الآخر بن الدراسة العلمية والأدبية ، هنالك المؤرخ اللي أخذ نفسه بالتأريخ لبلادنا في عصورها الحديثة تاريخا مفصلا ، تسرى فيه الروح الوطنية التي تبرز صورة قومه مبرأة من الشوائب التي أدخلها علمها مؤرخون آخرون لم يكتبوا بروح الإنصاف ، مثل « عبد الرحمن الرافعي ، و هنالك عشرات الباحثين توفروا على نشر النصوص القديمة وتحقيقها ، ومئات المترجمن الذين ينقلون عن أوربا وأمريكا ما ينتجانه حتى ليتابعوا الحركة الفكرية هناك خطوة خطوة ـ وهنالك عدد ليس بقليل ممن جعلوا همهم جمع الأدب الشعبي والفن الشعبي في مختلف صوره ، وصب هذه الصور في سياق متسق من شأنه أن يوضح جانباً هاماً من الروح المصرية العربية الأصيلة الني لا غني عن توضيحها إذا أردنا ــ كما نحن مريدوت منذ أول القرن ــ أن نبحث عن حقيقة أنفسنا ، ويتزعم هذه الحركة و عبد الحميد يونس ، الذي أنشي له كرسي جامعي ليتولى تدعم الدراسة الفولكلورية على أسس أكاديمية قوية ، ولقد أخذت هذه الآثار الشعيية في الأدب والفن ، تسرى في كثير من الخلق الأدبي في القصة والمسرحية والشعر .

إنه لو جاز لنا أن نلخص تيارات الفكر والأدب المعاصرة في مصر ، في عبارة واحدة ، قلنا إنها جميعها محاولات نحو خلق شخصية عربية جديدة ، تحمل طابعاً بميزاً ، تجتمع فيه قم الماضي العربق ، وقم الحاضر المتطور ، طابعاً يتسم بالإرادة الحرة ، وبالنظرة العلمية ، ينقل عن تراث الآباء قيمه العليا ، وعن الحضارة القائمة علومها وصناعها وتياراتها الفكرية والفنية ، ثم يتمثل ذلك التراث وهسنده الحضارة ، تمثلا ينهي إلى أصالة وابتكار .

# حركة المقاومة في الأدب العربي الحديث

١

لم يكد المستعمر البريطاني يمس الأرض العربية في مصر (١٨٨٢) حتى انعكس حضوره على الأدب في صور شي من المقاومة ، يمكن تقسيمها من حيث الصفة الغالبة علمها مراحل ثلاثا ، كان للمقاومة في كل مرحلة منها خاصة مميزة ، أما المرحلة الأولى فقد امتدت من لحظة الاحتلال إلى نهاية الحرب العالمية الأولى ، جاءت المقاومة خلالها تنبيها مباشر آ للناس أن يستيقظوا للخطر الداهم ، الذي أحاق بالوطن وبالعقيدة . وأما المرحلة الثانية فقد امتدت خلال فترة ما بن الحربين ، وفيها أضيفت إلى الأدب السياسي المباشر ، الذي اشتعل بالدعوة إلى الحرية والاستقلال عقب الثورة الوطنية عام ١٩١٩ ، أقول إنه قد أضيفت إلى هذا الأدب السياسي المباشر خلال المرحلة الثانية بحوث في الحرية من حيث هي كذلك ، كاثنة ما كانت جوانها وميادينها ، وسرعان ما ألحقت سهذه البحوث النظرية ، سير لأبطال الحرية تجسد للناس معانبها في رجال عاشوها ، وقد اختمر هوالاء الأبطال من الغرب تارة ومن التاريخ العربي تارة ، ثم جاءت المرحلة الثالثة لتمتد من الحرّب العالمية الثانية إلى يومنا هذا ، منقسمة شطرين : في أولها كان الاستعار عسكرياً سافراً ، وفي ثانهما أخذ يتسلل في خفاء إلى حياتنا الفكرية بغير جند ولاسلاح ، على أن المقاومة ــ كما انعكست في الأدب – خلال هذه الفترة الثالثة بشطريها ، قد اتسمت يطابع واحد متصل ، هو طابع إيجابي بالقياس إلى الطابع السلبي الذي مبز المرحلتين الأولين ، إذ انخذت المقاومة هذه المرة طريق البناء لثقافة جديدة ، تحمل خصائصنا القومية الأصيلة ، وتفتح أبوامها ــ في الوقت نفسه ــ لعواملي التطور الحضارى الحديث ، وذلك رغبة منا فى تقرير ذواتنا ، وتحصين و جودنا الشخصى المتمنز الفريد .

ولم يكن الأدب العربي في مصر ، خلال هذه المراحل الثلاث جميعاً ، ليقصر مقاومته على أرض مصر وحدها ، منزوعة من الوطن العربي الكبير ، أو معزولة عن حركات التحرر التي أخذ مداها يتسع في أرجاء مختلفة من آسيا وإفريقيا ، بل كانت الأمة العربية بأسرها هي مجال الكتابة عند الكاتبين ، كما كانت البلاد الإسلامية ، وكل بلاد أخرى تطالب بحريتها من مستعمر غاصب ، موضوعا لا يغيب عن سياق الحديث ، كلا مس الحديث قضايا التحرر الوطني .

### 2

احتل الإنجليز أرض مصر، فرحل عنها جمال الدين الأفغانى، ونني الشيخ محمد عبده، ثم ما لبث القطبان أن التقيا معاً فى باريس، ليصدوا جريدة العروة الوثتى، ناطقة بالدعوة إلى مقاومة الموجة الاستعارية العارمة، التى أخذت تطغى على أقطار الشرق بعامة، وإلى تحرير مصر من الاحتلال البريطانى بصفة خاصة، وإن القارئ ليطالع على صفحات الأعداد الثمانية عشر التى صدرت من العروة الوثتى – وقد صدر عددها الأول قبل أن ينقضى على الاحتلال البريطانى عامان – صيحات قوية تنبه من غما ، وتوقظ من استنام: وإننا لو نادينا الغافلين أن انتهوا، والنائمين غما ، وتوقظ من استنام: وإننا لو نادينا الغافلين أن انتهوا، والنائمين ولو أنذرنا أهل مصر بأن الإنجليز لو ثبتت أقدامهم فى ديارهم، لحاسبوا الناس على هواجس أنفسهم، وخطرات قلومهم، بل على استعداد عقولهم الناس على هواجس أنفسهم، وخطرات قلومهم، بل على استعداد عقولهم الناس ونا العداد الخامس من العروة الوثتى).

وحسب القارئ أن يقرأ المقالة الأولى من العدد الأول ــ وكان عنوانها و مصر الري بأي بلاغة عربية مبينة ، وصفت حالة البلاد عندما أخلت أصابع الاستعار تعبث بأمورها : ﴿ وَا أَسْفَا عَلَى حَالَةُ الْأَهَالَى بعد هذا . حكم من لا دافع لحكمه بطرد آلاف من الوطنيين الموظفين دواثر الحكومة ، وما منهم أحد إلا ويتبعه عائلة وأولاد ، ولا قوت لم إلا من مرتب عائلهم . . . إن صدى أنينهم يتلى في صفحات الحرائله الوطنية العربية والإفرنجية ، وسيتبع السابقين منهم اللاحقون ، حتى لا يجد وطنى منهم في البلاد من المهن ، إلا ما لايلبق بالإنجليزي تعاطيه من سفاسف الأمور ، كما هو في البلاد الهندية ، وزاد الويل بمحق الحرية الشخصية ، والآخذ بالشبه ــ وإن ضعفت ــ واتباع بواطل التهم ــ وإن يعدت أو استحالت ــ حتى أخد الفزع من القلوب مأخذه ، وبلغ منها مبلغه ، فلا ترى مارا بطريق إلا وهو يلتفت وراءه لينظر هل تعلق بأثوايه شرطي يقوده إلى السجن ، أو يقتضي منه فداء ، وكل معروف الاسم من المصريين ينتظر في كل خطوة عثرة ، وفي كل نهضة سقطة . . . أي شقاء ينتظره الحي في حياته أشنع من هذا ؟ ! ، .

بمثل هذه النذر المفرعة الصريحة ، أخذ الأفغانى ومحمد عبده يتعاونان على إطلاق الصيحة الأولى من خارج البلاد ، لتجاوبها فى داخل البلاد أصداء تبلغ رسالتها وتزيد من قوتها ، فهاهو ذا عبدالله النديم ( ١٨٤٥ – ١٨٩٦ ) الذى أطلقت عليه صفات تدل على الدور العظيم الذى أداه فى اليقظة الوطنية ، إذ أطلق عليه و خطيب الشرق ، ب وقد كان أول خطيب مصرى يخطب قومه فى شئون السياسة – كما أطلق عليه و عامى الرطن ، ، لقد استخدم النديم فى أداء رسالته كل فنون الأدب من زجل وشعر إلى مسرحية وقصة ، ثم إلى المقالة والخطابة ، وفى نسبة هذه وشعر إلى مسرحية وقصة ، ثم إلى المقالة والخطابة ، وفى نسبة هذه الفنون عنده بعضها إلى بعض يقول أحمد تيمور : و . . . أما شعره فأقل

من نثره ، ونثره أقل من لسانه ، ولسانه الغاية القصوى في عصرنا هذا ، ، على أن ما بهمنا هنا من آثار النديم أدبه المكتوب ، ومقالاته الصحفية اللاذعة ، خصوصا ما ورد منها في مجلة الأستاذ ، التي صدرت في عهد الاحتلال الإنجليزى ، والتي لم يلبث الإنجلىز أن طالبوا بإغلاقها ، لشدة ما جاء فيها من هجهات النديم على خصوم الوطنية والعروبة والإسلام ، فكان مما قاله عن الدولة الغاصبة أنها وضعت معظم الإدارات في أيدى الأجانب ، حتى لا تمكن المصرين من إصلاح بلادهم ، فاختلت البلاد ، و فإن كان مرادها إفساد البلاد فقد أفلحت ، أما إذا كانت تربد صلاحها ، وتسليمها لأبنائها ، فكيف بحدث ذلك ، وهي لا تستعمل أبناءها في الحكم ، وتبعدهم عن الإدارات ؟ ، وفي مقال له بعنوان ، هذه يدى ، في يد من أضعها ؟ ، يقول إنه إذا لم يضع يده في أيدى مواطنيه المخلصين و فقطعها خبر من وضعها فی ید أجنبی یستمیلك إلیه بوعود كاذبة ، وحيل واهية ، يظهر لك سعيه في صالحك ، وحبه لتقدمك. . ويصور لك الأباطيل في صورة حقائق ، حتى يخدعك بها ، ويحول أفكارك الشرقية إلى أفكار غربية تأخذها ، وتقول بها ، فتكون يده القوية وعونه الآكبر على ضياع حقوقك ، وإذلال إخوانك واحتلال بلادك. .

وكان من اللمحات النافذة عند النديم إشاراته المتكررة إلى ضرورة التعليم وضرورة قيام الصناعة ، لأنه ما اغتصب غاصب أرضا إلا بسبب جهالة أبنائها أو بسبب انصرافهم عن الصناعة ، لأن الانصراف عن الصناعة هو انصراف عن العلم ، و إن ألبور والثورة مع الجهل والفراغ من المعدات ، لايفيدان إلا الخذلان ، ولا نجاح لئورة على استعار إلا إذا كان أساسها التعليم والصناعة : ووما نجحت ثورة تجردت جماهيرها من المعارف وبعدت عن المصانع والتفنن في الآلات ، واندفعت خلف الأهواء ، (عجلة الأستاذ في ٢٠ / ٨ / ١٨٩٢)

ولا نترك الحديث عن أنواخر القرن الماضي ، قبل أن نذكر أثراً شامخًا من آثار المقاومة الوطنية لكل مستعمر أو دخيل ، لكنه ــ هذه المرة \_ أثر إيجابي بناء ، وضع البذور الأولى للنهضة العربية الشاملة ، المِّه، ستزداد مع السنين ، حتى تصبح في سنواتنا الراهنة حركة ثورية لتحقيق الوحدة العربية ، وإنما عنيت بذلك الأثر ، نهضة الشعر على يدى محمود سامى البارودى ( ١٨٣٩ – ١٩٠٤ ) إذ الأمر فيها لايقتصر على أمر الشعر وحده ، بل يجاوز ذلك ليكون إقامة لأهم دعائم القومية العربية السليمة ، ألا وهي دعامة اللغة القوية الرصينة ، فبعد أن ضعفت العربية مع الضعف السياسي والاجتماعي خلال قرون امتدت ما امتد الحكم العثماني ، أراد البارودى الشاعر أن تعود لنا القوة السياسية والاجتماعية بادئة من بدايتها الصحيحة ، ألا وهي اللغة ، وأسعفته الموهبة ، فربط بين قديم شامخ وجديد متطلع إلى الشموخ ، ونسج نسجاً لايتخاصم فيه الحاضر والماضي ، ولا يتعارض فيه التجديد مع التقليد، بل هو نسج : لحسته الحاضر، والماضي سداه ، فجاء شعر البارودي في أدبنا الحديث – خصوصا وقد أخفقت الثورة العرابية التي كان الشاعر أحد رجالها ، واحتل المستعمر البريطاني بلادنا ــ جاء هذا الشعر القوى في أدبنا الحديث بمثابة الخطوة الأولى فى طِريق طويل ما نزال نواصل السير فيه ، على هداية مبدأ عام ، هو أن تجيء النهضة العربية على أساس يجمع بين الطابع القومى المتميز ، وظروف العصر الذي نعيش فيه .

3

وتمضى السنون – ويستدير القرن التاسع عشر ، ليبدأ العشرون ، فتزداد المقاومة شدة وظهوراً فيا تجرى به أقلام المفكرين والأدباء ، وحسبنا أن نجد في السنوات الأخيرة من القرن الماضي وفي العشرة الأعوام

الأولى من هذا القرن قاسم أمين ، ومصطبى كامل ، ومحمد فريد ، ولطبي السياء ، وعبد العزيز جاويش ، ومن الشعراء شوقي وحافظ ؛ كانت حالة الضعف السيامي قد انتهت بالبلاد إلى قبضة المستعمر : وخدعت طائفة من مفكرى الغرب عن حقيقة الأمر ، فنقلوا بأوهامهم ذلك الضعف من السياسة إلى العروبة من حيث هي جنس ، وإلى الإسلام من حيث هو دين ، فكان لا بد للفكر والأدب عندنا أن يتصديا لذلك ، لأن التهمة إذا صدقت انفسح الأمل أمام المستعمر الفرنسي في تونس والجزائر ولبنان وسوريا ، وأمام المستعمر الإنجلىزى فى مصر والعراق ، وأما إذا ردت التهمة وظهر بطلانها ، فقد انقسح الأمل أمام الأمة العربية أن تزيل عنها الكابوس الطارئ ، لتسترد مجدها ، وتمضى قدماً في طريقها ، ومن هذا التمبيل ما حدث بين دعوى هانوتو فيما يتصل بخصائص الجنسر الآرى والجنس السامى ، ورد الشيخ محمد عبده عليه لتفنيد دعواه ، وكذلك ما حدث بين دعوى رينان عن موقف الإسلام من العلم ، وزعمه بأن الإسلام مضاد للعلم ، ورد الأفغانى عليه لتفنيد دعواه ، وها هي ذي دعوى ثالثة لمتهجم آخر ، يتصدى للرد عليها قاسم أمين .

ذلك أن داركور قد أصدر كتاباً سنة ١٨٩٣ عن المصريين ، يصفهم فيه بالتأخر ، ويأخذ عليهم حجهم للنساء عن موارد العلم وميادين الحياة ، ثم لا يكتنى بذلك ، بل يربط هذا كله بالعقيدة الإسلامية ، فرد عليه قاسم أمين سنة ١٨٩٤ في كتاب عنوانه و المصريون ، مدافعاً عن وطنه وأهله ، معترفاً بما قد شاب ذلك للوطن وأهله من عيوب محال أن ترد لل الإسلام ، وإنما هي أثر مباشر للحكم الفاسد الذي نكبت به المبلاد أمداً طويلا من الدهر ، وقد كتب قاسم أمين كتابه هذا بالفرنسية ، ليتاح لمن قرأ داركور ، من الفرنسيين أن يطالعوا الرد عليه ، اقرأ هذه العبارة حد مثلا حس رده على اللوق داركور ، لترى كيف رد الهبة

عن أهله رداً بوقع خصمه فيا هو أشنع منها : ا يظهر أن مسيو داركور ينعى عايبا عدم وجود الفوارق الاجتماعية عندنا ، ويعلبنا لأنه ليس من طوائفنا طائفة الأشراف بالمولد أو بغير المولد ، وكل السكان اللبن يقيمون في بلد إسلامي هم متساوون أمام القانون بلا تفرقة بين أجنامهم وديانانهم .

على أن هذه المعركة القلمية بين الدعوى ونقيضها ، قد حركت الكاتب العربي إلى النهوض بعبء الإصلاح في ميدانه ، حتى لا نغمض الهين على نقص واضح ، فكتب كتابه العظيم و تحرير المرأة ، ( ١٨٩٩ ) وأعقبه بآخر و المرأة الجديدة ، ( ١٩٠٠ ) ليرد به على ١٠ قد وجه إلى كتابه الأول من نقد .

وإن ذكرنا لكتاب تحرير المرأة . ليسندعي ذكر جريدة المؤيد التي أنشأها الشيخ على يوسف (١٨٦٣ – ١٩١٣ ) ، والتي ظهر فيها الكناب فصولا امتدت على شهرين وهي نفسها الجريدة التي نشر فيها عبد الرحمن الكواكبي ( ١٨٤٩ -- ١٩٠٧ ) كتابه # طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد الذي هو من أبرز الكتب التي عرفها الأدب العربي في العصر الحديث عن الحرية ، يقول فيه الكاتب عن الحاكم المستبد إنه « يتحكم في شئون الناس بإرادته لا بإرادتهم ، ويحاكمهم بهراء لا بشريعتهم ، . و والمستبد عدو الحق ، عدو الحرية وقاتلهما ، والحق أبو البشر ، والحرية أمهم ، والعوام صبية أيتام نيام لا يعلمون شيئاً ، . د إن الاستبداد يضغط على العقل فيفسده ، ويلعب بالدين فيفسده ، ويحارب العلم فيفسده ، . د الحكومة المستبدة تكون طبعاً مستبدة فى كل فروعها ، من المستبد الأعظم إلى المشرطى ، إلى الفراش ، إلى كناس الشوارع ، . • أقل ما يوثر الاستبداد فى أخلاق الناس أنه يرغم الأخيار منهم على ألفة الرياء والنفاق ـــ ولبلس السيئتان ــ ويعين الأشرار على إجراء غي نفوسهم آمنين ، حتى عن الانتقاد والفضيحة ، لأن أكثر أعمالهم تبقى مستورة يلتى عليها الاستبداد رداء خوف الناس من تبعة الشهادة ، ،

لم تكن هذه الدعوى الاجتماعية التي وجهها قاسم أمين لتحرير المرأة المعربية بعبدة الصلة بالدعوات السياسية التي أخلت منذ أوائل هذا القرن تشغل أصحاب الأقلام ، فصاحب و تحرير المرأة ، هو نفسه اللى كتب عن جنازة مصطنى كامل يقول : و ١١ فبراير سنة ١٩٠٨ يوم الاحتفال بجنازة مصطنى كامل ، هي المرة الثانية التي رأيت فها قلب مصر يخفق ، المرة الأولى كانت يوم تنفيذ حكم دنشواى : رأيت عند كل شخص تقابلت معه قلباً مجروحاً ، وزوراً محنوقاً ، ودهشة عصبية بادية في الأيدى وفي الأصوات ، كان الحزن على جميع الوجوه . . . . . .

وإن هذا لينقلنا إلى أدب سسياسي جباش بالعاطفة ، أنشأه قادة الحزب الوطني في جريدتهم اللواء : مصطنى كامل ، محمد فريد ، عبد العزيز جاويش .

أما مصطفی كامل ( ١٨٧٤ -- ١٩٠٨) فهو - كما قال عنه لطنی السبه ، برغم ما كان بين الرجلين من اختلاف بعيد فی وجهة النظر - و كان شعاره الوطنية ، ووسيلته الوطنية ، وكتابته الوطنية ، وحياته الوطنية ه حتى لبسها ولبسته ، فصار بينهما التلازم اللهنی والعرفی فإذا ذكرت مصطفی كامل بخبر ، فإنما تطری الوطنية ، وإذا قات الوطنية فإن أول ما يتمثل فی خيالك شخص مصطفی كامل . . . كأنما هو والوطنية شیء واحد ، يكفينا منه هنا مثل واحد ، نقيسه من خطبته الكبری فی الإسكندرية واحد ) :

و تقولون يا أعداء مصر إننا لو أفلحنا لما نلنا هلما الاستقلال إلا بعد حين طويل ، فنجيبكم أنا لو سلمنا بقولكم لما جاز لنا أن نتأخر لحظة واحدة

إننا وجهنا قلوبنا ونفوسنا وقوانا وأعمارنا إلى أشرف غاية اتجهت إليها الأمم في ماضي البلاد وحاضرها ، وأعلى مطلب ترمى إليه في مستقبلها ، فلا الدسائس تخيفنا ، ولا التهديدات تقفنا في طريقنا ، ولا الشتائم توثر فينا ، ولا الخيانات تزعجنا ، ولا الموت نفسه يحول بيننا وبين هذه الغاية التي تصغر بجانبها كل غاية .... ....

بلادی . . بلادی . . لك حبی وفوادی ، لك حیاتی و وجودی ، لك دی و نفسی ، لك عقلی و لسانی ، لك لبی و جنانی ، فأنت أنت الحیاة ، ولا حیاة إلا بك یا مصر . . . . .

هل خلق الله وطناً أعلى مقاماً ، وأسمى شأناً ، وأجل طبيعة ، وأجل آثاراً ، وأغنى تربة ، وأصنى سماء ، وأعلب ماء ، وأدعى للحب والشغف من هذا الوطن العزيز ؟ . . . . . . . . . إنى لو لم أولد مصرياً لوددت أن أكون مصرياً ه .

ذلك قبس من تلك الحطبة السياسية الوطنية الرائعة ، وهي التي نظم بعدها على الغاياتي ( صاحب دبوان ( وطنيتي » الصادر سنة ١٩١٠ ) قصيمة وجهها إلى مصطنى كامل ، يقول فيها :

اصدع بقولك إن أردت مقالا فالقوم جندك إن دعوت رجالا لم تلىر مصر ســـوى حملك توثمه فترى به آلامهـــا آمالا وفى ١٩٠٨ تولى عبد العزيز جاويش (١٨٧٦ – ١٩٧٩) رئاسة تحرير اللواء ، وكان للواء طابعه الواضح فى مهاجمة الاستعار البريطائى ، وفى إيقاظ الروح الوطنية ، فكانت لجاويش فى مهاجمة الإنجليز مقالات حامية ، وكلمات من نار ، حتى قبل أن يتولى تحرير اللواء : وإن البلاد المصرية أخذت منذ بدء الاحتلال المشئوم تتدلى فى مهاوى الضعف والاضمحلال ، وإنه لا منقذ لها سوى أن يرفع الاحتلال يده الثقيلة المفسدة عنها ، ولكى تعلم ماذا أراد الكاتب أن يصنع بقلمه فى مقاتلة العدو ، فاسمع ما يخاطبه به : وأيها القلم . . لو كنت سيفاً لأعمدتك فى صدور من يحاربونك ، أو سهماً لأنفذتك فى أعماق قلوبهم ، ولو كنت جواداً لوجدت يحاربونك ، أو سهماً لأنفذتك فى أعماق قلوبهم ، ولو كنت جواداً لوجدت يعاربونك ، ميادين النزال مجالا للكر والفر . . . » .

وكان يقابل هذه الجذوة المشتعلة من الوطنية فى جريدة اللواء ، فكر منطقى هادئ فى جريدة « الجريدة » التى كان بحررها أحمد لطنى السيد ( ١٨٧٢ – ١٩٦٣ ) إذ كان لطنى السيد -- كما يقول عنه العقاد - « ينظر إلى المسائل الفكرية والاجتماعية نظرة محيطة شاملة ، توشك أن تتعادل فيها جميع الجوانب والأطراف ، ولكنه كان من أشد المفكرين اهتماماً بما يعتقد فيه الجير والصلاح » .

وحسب العشرة الأعوام الأولى من هذا القرن أن تكون قد شهدت فاجعة دنشواى (يوم الأربعاء ١٣ يونيو سنة ١٩٠٦) ، فليس كمثل الكوارث الكبرى شيء يوحد قلوب الأمة فى قلب واحد نابض ، ودنشواى قرية فى محافظة المنوفية ، قدم إليها خسة من الضباط الإنجليز لصيد الحام ، فأصيب برصاصهم بعض الأهلين ، فهاجم الناس أولئك المعتدين ، فأصيب يعضهم ومات أحدهم ، فثار العميد المريطانى فى مصر ، لورد كرومر ، يعضهم ومات أحدهم ، فثار العميد المريطانى فى مصر ، لورد كرومر ، وعقدت محكمة خاصة لمحاكمة المصريين ، فقضت بإعدام أربعة من الأهالى ، وكان وبالحلد وبالحدام فى دنشواى علنا ، فكان

للملك رد فعل عنيف فى طول البلاد وعرضها ، وانطلق الشعراء والكتاب ينظمون وينشئون بكاء ورثاء ووطنية وإخاء .

### قال إسماعيل صبرى:

وآقلت عثرة قرية حكم الهوى إن أن فيها بائس عمسا به ، وارحمتا بلحناتهم ماذا جنسوا ؟

### وقال أحمد شوقى :

یا دنشوای علی ریاك مسلام شهداء حکمك فی البلاد تفرقوا مرت علیهم اللحود أهلة كیف الأرامل فیك بعد رجالها ؟ عشرون بیتا أقفرت وانتابها یا لیت شعری فی البروج حمائم نیرون . لو أدركت عهد كرومر

## وقال حافظ إبراهم :

جاء جهالنا بأمر ، وجئم آحسنوا القتل إن ضنتم بعفو أحسنوا القتل إن ضنتم بعفو ليت شعرى أتلك عمكة التفتي كيف يحلو من القوى التشني

فى أهلها وقضى قضاء أخرق أو رن ، جاوبه هناك مطوق وقضائهم ما عاقهم أن يتقوا ؟

ذهبت بأنس ربوعك الأيام هبات للشمل الشتيت نظام ومضى عليهم في القيود العسام وبأى حال أصبح الأيتام ؟ بعد البشاشة وحشة وظلام أم في البروج منية وحمام ؟ لعرفت كيف تنفاذ الأحكام لعرفت كيف تنفاذ الأحكام

ضعف ضعفیه قسوة واشتدادا المحاصلاً أردتم أم كیادا ؟ أنفوسا أصبتم أم جمسادا ؟ ش عادت أم عهد تبرون عادا ؟ من ضعیف ألتی إلیه القیادا ؟

تلك كانت المرحلة الأولى ، وهكذا جاءت خلالها صورة المقاومة في الآدب ، ثم جاءت المرحلة الثانية التي امتدت فيا بين الحربين ، وقد اتخذت المقاومة صورة أخرى ، وهي الإشادة بالحرية والدعوة إليها ، حتى ولو لم بذكر المستعمر في سياق الدعوة ذكرا صريحا .

وقد ظهرت بدايات هذه المرحلة الثانية ، حتى قبل أن تنتهى الحرب العالمية الأولى ، كأنما كانت بدايات تمهد النفوس تمهيدا مباشرا لثورة ١٩١٩ ، وهي بدايات ظهرت أوضح ما تكون في الشعر ، فني العشرة الأعوام الثانية من هذا القرن ، ظهرت دواوين ثلاثة ، عزفت كلها على وتر واحد ، إذ عزفت نشيد الفرد الإنساني وما يجب له من حرية وما يجب حليه من مستولية إزاء نفسه ، وتلك الدواوين الثلاثة كانت هي الجزء الثاني من ديوان عبد الرحمن شكرى (١٩١٣) والجزء الأول من ديوان المازني ( ١٩١٤ ) ، وقد قدم العقاد لهما ، والجزء الأول من ديوان العقاد ( ١٩١٦ ) وقد قدم له المازني ، فجاءت هذه الدواوين الثلاثة بمثابة إعلان لحقوق الإنسان الجديد ، وإنهم ــ هؤلاء الثلاثة الشعراء ــ ليؤمنون أن نهوض الأدب شرط لازم للنهضة القومية وللحرية الوطنية ، وأنه لاحرية ولا استقلال لإنسان هانت عليه نفسه حتى ليعجز عن الشعور بها ، يقول العقاد في مقدمته المجرء الأول من ديوانه : « ومن كان يمارى في هذا القول فلمراجع التاريخ ، وليذكر أمة واحدة نهضت نهضة اجهاعية فلم تكن نهضها هذه مسبوقة أو مقرونة بنهضة عالية في آدامها ۽ وقد ظهرت بدايات شبيهة بذلك في ميدان الرواية متمثلة في قصة زينب ١٩١٤ للدكتور هيكل التي هي من أولى عِشَائِرِ الشَّعُورِ بِالْمُصْرِيَّةِ الصَّمِيمَةِ وحياة الطُّبَّةِةِ العاملةِ في الريف ، وهو الشَّعُور نفسه الذي جاءت رواية عودة الروح (١٩٢٩) لتوفيق الحكم لتوكنه .

ويثور الشعب ثورته عقب انهاء الحرب العالمية الأولى ، مطالباً بحقه في الحرية من المستعمر البريطانى ، وتجرى أبهر الصحف اليومية بأنهر من الآدب السياسي المشتعل بحرارة الثاثرين ، ثم سرعان ما يصاحب هذا الأدب السياسي مقالات وكتب في ضروب الحرية وفي مراميها وأبعادها ، فيكتب العقاد في فلسفة الحرية وفي علاقتها بألوان الفنون جميعها ، وبقول إن حب الأم للحرية إنما يقاس بحبها الفنون الجميلة والآن الصناعات والعلوم المنفعية مطلب من مطالب العيش تساق إليه الأم مرغمة بجبرة ، وضرورة من ضرورات الذود عن الحياة تدفع إليها مغلوبة مسخرة . . . وإنما تعرف ضرورات الذود عن الحياة تدفع إليها مغلوبة مسخرة . . . وإنما تعرف وتتوق إلى الغيز بين مطلب عبوب ومطلب أحب وأوقع في القلب وأدنى إلى وتنوق إلى الغيز بين مطلب عبوب ومطلب أحب وأوقع في القلب وأدنى إلى منظوراً أو مسموعاً ع ( مطالعات في الكتب والحياة ، ص ٤٥ ) .

ويخرج سلامة موسى ( ١٨٨٨ – ١٩٥٨) سنة ١٩٢٧ كتابا عن وحرية الفكر وأبطالها في التاريخ ۽ ، يقول عنه في صفحة الغلاف إنه و قصة الحرية الفكرية وانطلاق العقل البشرى من قيود التقاليد وفوز التسامح على التعصب ، مع ذكرها ما لقيه الأحرار من ضروب الاضهاد من أقدم العصور للآن ۽ ثم يتلو على قارئه صفحات من استشهاد الأبطال في سببل الحرية على اختلاف أنواعها : سياسية ودينية وعلمية وغير ذلك ، وهو يسوق أمثلته من اليونان القديمة ومن المسيحية ومن الإسلام ومن العصور الحديثة في الغرب وفي الشرق على السواء .

وكان محمد حسين هيكل (١٨٨٨ - ١٩٥٦) من الدامين إلى الحرية في كثير من معانيا ، فألف كتابا عن جان جاك روسو ليستمد من دعوة هذا الفيلسوف إلى الحرية دعوة يوجهها إلى العرب في ثورتهم في سبيل

الحرية ، ويخرج صحيفة السياسة الأسبوعية (١٩٢٦) لتكون المحقَّأ أدبيا أسبوعيا لصحيفة السياسة التي كان يشرف على تحريرها ، وليتخذمها أقوى آداة لنشر الثقافة الجديدة التي أراد هو ومعاصروه أن يبذروا بنورها إرهاصا لعصر جدید ، وكانت تلك البذور - في رأى هيكل أول الأمر - بذورا غربية صرفا ، ثم سرعان ما أفاق إلى خطئه . وصمم على أن يكون للنهضة العربية أصولها الخاصة التي تستعبر من الغرب ما تستعبره لكنها لا بد إلى جانب ذلك أن تستمد من ماضها التربة الحصبة التي تستنبها ، يقول هيكل في ذلك : وحاولت أن أنقل لأبناء لغني ثقافة الغرب المعنوية ، وحياته الروحية لنتخذها جميعاً هدى ونبراسا ، ولكني أدركت بعد لأى أنني أضع البذر في غبر منبته . فإذا الأرض تهضمه ثم لا تتمخض عنه ، ولا تبعث الحياة فيه ، وانقلبت ألتمس في تاريخنا البعيد في عهد الفراعنة موثلا لوحي هذا العصر ينشأ فيه نشأة جديدة . فإذا الزمن وإذا الركود العقلي قد قطعا ما بيننا وبين ذلك العهد من سبب يصلح بذرا لنهضة جديدة ، ثم رأيت أن تاريخنا الإسلامي هو وحده البذر الذي ينبت ويشر ، ففيه حياة النفوس ، يجعلها تهتز وتربو ، ولأبناء هذا الجيل في الشرق نفوس قوية تنمو فها الفكرة الصالحة لتوثق ثمرها بعد حين ، (من مقدمة «منزل الوحي » ) .

الحق أنن لا نجد صفة نصف بها الحياة الفكرية في عشرينات هذا القرن ، أصدق من أنها كانت حياة تمهد الأرض لبناء جديد يقام عليها حين تحين الفرصة المناسبة ، ولذلك شغل الكتاب جميعاً في تلك الحقبة بالتنوير عامة وبالتنوير فيا يمس الحرية العقلية والفنية والسياسية بصفة خاصة ، وفي هذا النشاط التمهيدي لذلك العصر يقول إبراهيم عبد القادر المازني : وقضى الحظ أن يكون عصرنا عصر تمهيد ، وأن يشتغل أبناؤه بقطع هذه الجبال التي تسد الطريق ، وبتسوية الأرض لمن يأتون بعدهم ، ومن الذي يذكر العال الذي اللين سووا الأرض ، ومهدوها ورصفوها ، ومن الذي يعني بالبحث عن اللين سووا الأرض ، ومهدوها ورصفوها ، ومن الذي يعني بالبحث عن

هولاء المجاهدين الدين أدموا أيديهم في هذه الجلاميد ، وبعد أن تمهد الأرض وينتظم الطريق يأتى نفر من بعدنا ويسيرون فيه إلى آخره ، ويقيمون على جانبيه القصور شاهقة باذخة ، ويذكرون بقصورهم وننسى نحن الذين أتاحوا لم أن يرفعوها شاهقة رائعة ، والذين شغاوا بالتمهيد عن التشييد ، فلندع الحاود إذن ولنسأل كم شبرا مهدنا من الطريق » ( من مقدمة و حصاد المشم )

لقد كان لسان الحال في عجال الفكر والأدب إبان فترة التنوير والقهيد التي أشرنا إليها — منذ ما قبل نهاية الحرب العالمية الأولى بقليل وإلى نهاية الحرب العالمية الثانية — ناطقا بأنه إذا كان الغرب قد استبد بأرضنا فطريق الحلاص له شعاب كثيرة . منها أن ننزود بعلمه وثقافته لنفل الحديد بالحديد ، وللملك كان أبرز طابع يميز تلك الفترة هو نقل الفكر الغربي من اليونان القديمة ومن بريطانيا وفرنسا الحديثتين ، وكانت أداة النقل الأساسية — هي المجلات أكثر مما كانت هي المكتب ، المجلات التي تصدر كل أسبوع مثقلة بحصيلها المنقولة ترجمة وتلخيصا وتعليقا ونقداً ، فإذا كانت الصحف اليومية في المرحلة الأولى — كالمؤيد واللواء والجريدة — قد حملت هذا العبء نفسه ، في المرحلة الثانية تخصصت لها مجلات أسبوعية وشهرية ؛ أول ما نذكره منها عجلة السفور التي صدر عددها الأول سنة ١٩١٥ ، وفيه أعلن صاحها عبد الحميد خمدي منهاجها ، شارحا المواد بعنوانها ، فقال في ذلك :

وليست المرأة وحدها هي المحجبة في مصر ، ولكنها محجبة نزعاتنا وفضائلنا وكفاءاتنا ومعارفنا وأمانينا ، وكل شيء يبدو على غير حقيقته ، فنحن أمة محجبة حقيقتها ، بادية منها ظواهر كاذبة ، وقد تبين للباحث أن هذه العلل ليست طبيعية في نفس الأمة ، وإنما هي عوارض تزول بزوال أسبامها .

واشتركت فى تحرير و السفور ، مجموعة من الكتاب ، هى نفسها المجموعة التى سيشند بأسها فى عشرينات النمرن وثلاثيناته ، والتى ستكون هى المعداعية إلى الأخذ بأسباب الفكر الغربي والثقافة الغربية ليكون ذلك هو نفسه أفعل سلاح فى استرداد حرياتنا المغتصبة من الغرب المغتصب ، ففيها كتب هيكل ، وطه حسن ، وعلى عبد الرازق ، وغيرهم وكأنما جاءت مجلة السفور حلقة وسطى فى سلسلة ثقافية واحدة ، أولها و الجريدة ، يرثاسة الشفور حلقة وسطى فى سلسلة ثقافية واحدة ، أولها و الجريدة ، يرثاسة خكرية يغلب عليها الطابع الفرنسى .

ولذلك قام خط آخر يوازى ذلك الحط ويوازنه ، تمثل في مجلة البلاغ الأسبوعي واجتمع حوله من الكتاب من كان يوثر النهل من معين الثقافة الإنجليزية ، وأشهرهم العقاد والمازنى ، كما تمثل في مجلة العصور لإسماعيل مظهر والمجلة الجديدة لسلامه موسى ، ثم نشأت في الثلاثينات مجلتان أخريان هما «الرسالة» أولا ، و «الثقافة» ثانياً لتحدثا شيئاً من الجمع بين الثقافتين الغربية والعربية ، تمهيداً لقيام شخصيتنا الثقافية الجديدة ، التي سنتحدث عنها بعد قليل ، وفيهما ظهر أحمد حسن الزيات وأحمد أمين ، الأول بأسلوبه العربي الرصين ، الذي يعد في ذاته علامة اعتزاز بالقومية العربية في أصولها وفروعها ، والثاني بأسلوبه العلمي الواضح الذي بعد علامة من علامات التبشر بعصر جديد ، يرتكز على القديم ويفتح صدره للحديث .

٦

وإنه لمما يميز هذه المرحلة الثانية كذلك ، تلك النزعة الرومانسية التي غمرت الشعر ، بل وشطرا كبيراً من الكتابة النثرية ، وتجلت بصفة خاصة في جماعة أبولو التي نشأت سنة ١٩٣٧ (وأخرجت مجلة باسمها سنة ١٩٣٥) وكان من أهم شعرائها أحمد زكى أبو شادى ، وإبراهيم ناجى ، وعلى محمود

طه ، فإذا تذكرنا أن كل حركة ثورية كبرى تصاحبها على الأغلب حركة رومانسية في الأدب ، تفك القيود بكل أنواعها : قيود الصياغة الشعرية ، وقيود العاطفة الباطنية ، عرفناكم كانت الحركة الرومانسية في الأدب العربي إبان عشرينات القرن وثلاثيناته دالة على تيار المقاومة العنيف ، ومدى مريانه في نفوس الناس على طول البلاد العربية وعرضها كأتما هي صيحة واحدة متعددة الأوتار والأنغام ، صدح بها شعراء العروبة جميعاً .

فهذا أحمد زكى أبو شادى (١٨٩٢ – ١٩٥٥) فى قصيدته و الضحايا » يعلن أن نداء الوطن يستوجب ألا نفرط فى حق مواطنيه ، وألا نجامل الأولى نهبوا المواطنين نهباً ، عن جشع لايشبع وظلم لا يرتدع :

وكل يوم ضحايا لا عداد لها من غدرهم في جحيم البؤس والحون أبعد هذا نصوغ الشعر زخرفة ؟

وبلغت الانفعالية الرومانسية أوجها في الشاعر التونسي أبو القاسم الشابي وبلغت الانفعالية الرومانسية أوجها في الشاعر التونسي أبو القاسم الشابي تأكل ١٩٠٦ – ١٩٣٤ ) خذ قصيدته و نشيد الجبار ، مثلا لهذه اللوعة التي تأكل صاحبها كمدا على ما قد حل به ، وتطمح به إل السهاء في دنيا الأمل والرجاء : سأعيش دغ الداء مالأعداء كان فدة التربية الأمل والرجاء الماعيش دغ الداء مالأعداء كان فدة التربية الماء مالأعداء الماء الماء مالأعداء الماء مالأعداء الماء فدة التربية الماء الماء في دنيا الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء في دنيا الأمل والرجاء الماء الماء في دنيا الأمل والرجاء الماء في دنيا الأمل والربية الماء في دنيا الأمل والربية الأمل والربية الماء في دنيا الأمل والربية الماء في دنيا الأمل والربية الأمل والربية الماء في دنيا الماء في دنيا الأمل والربية الماء في دنيا الأمل والربية الماء في دنيا الأمل والربية الأمل والربية الأمل والربية الماء في دنيا الماء في

سأعيش رغم الداء والأعداء كالنسر فوق القمة الشاء أرنو إلى الشمس المضيئة هازئا بالسحب، والأمطار والأنواء

• • •

النور فى قلبى وبين جوانحى فعلام أخشى السير فى الظلماء ؟ وإن القول ليطول بنا لواستطردنا نذكر أمثال هذه الجذوات المشتعلة بوطنيتها خلال المرحلة الوسطى ـ فترة ما بين الحربين ـ التي هى الآن موضع الحديث.

وإنه لمن أبرز الملامح في الحركات الرومانسية كلها – وهي غالباً حركات التحرر تعقب الثورات السياسية أو تصاحبها العودة بالذكرى إلى عبد الآباء ، وهكذا كان الأمر في الأدب العربي ، لأنه إذا كانت الدعوة إلى الحرية تتحقق بشرح المبدأ من جهة ، وبضرب المثال من جهة أخرى ، فأين يوجد المثال في أسمى صورة إذا لم يكن في أبطال العروبة والإسلام وهما في ذروة الحبد ؟ من هنا رأينا أدباءنا جميعاً يتجهون هذه الوجهة ، فبدعوا بالحديث عن أعلام الشعراء الأقدمين – وكان ذلك في العشرينات – فبدعوا بالحديث عن أعلام الشعراء الأقدمين من وكان ذلك في العشرينات وعدداً كبيراً من قادة المسلمين وأعلامهم ، فكان ذلك أبلغ ما يقال في وجه عدو البلاد ، الذي جعل من أسلحة هجومه أن يستخف بالحضارة العربية وبالثقافة العربية جميعاً ، وأن يدعى لنفسه الأصالة في مبادئ الحرية والمديمة راطية والأخوة الإنسانية بين أفراد البشر .

### 7

وتنتهى الحرب العالمية الثانية سنة ١٩٤٥ . فتدخل حركة المقاومة المحكست في الأدب مرحاة ثالثة . فلتن كان قوام المرحلة الأولى كتابة هي أقرب إلى الحطابة السياسية ، قصد بها استثارة الشعور الوطني ، ثم كان قوام المرحلة الثانية رومانسية تنادى بالتحرر وفك القيود ، وتضرب أمثالها من أبطال التاريخ ، فقد جاءت المرحلة الثالثة لتقيم البناء الثقافي الجديد على نحو يبرز الحصائص القومية إلى جانب العناصر الحديثة ، وهاهنا تغيرت الأداة الأدبية الأساسية ، فبعد أن كانت الآداة هي المقالة ، أصبحت القيمة والمسرحية ، وذلك لأنهما الوسيلتان المواتيتان لتصوير المواقف والأشخاص : على أي نحو لا نريدها ، وعلى أية صورة نريدها ، وإن في اختيار الأداة الأدبية الجديدة لدلبلا واضحاً على توحيد العنصرين في اختيار الأداة الأدبية الجديدة لدلبلا واضحاً على توحيد العنصرين في

حياة واحدة : ما نأخله من الغرب وما نضيفه من أنفسنا ، فلئن كنا قله أخذنا قالب القصة وقالب المسرحية من حيث هما طريقتان التعبير ، فقله عرفنا كيف نملاً القالبين بمضمون محلى أصبل ، غاب عليه – فيما بين 1980 و 1987 ( سنة الثورة الاجتماعية الكبرى ) – تصوير البوس الذي أحاط بالناس ، ثم شيء من الكفر بالحضارة الغربية في ماديتها ، لأن هذه المادية فيها كانت هي الدافع الأول نحو حركات الاستعاز الأوروبي لشعوب الشرق ، ولما كانت الحضارة الغربية المادية الحديثة قرينة العقل وما ينتجه من حلوم وتقنيات ومكنات ، فقد انقلب هذا الكفر بالحضارة المادية كفراً بالعقل وما يؤدي إليه ، ودعوة إلى عودة الشرق إلى روحانيته التي ميزته بالعقل وما يؤدي إليه ، ودعوة إلى عودة الشرق إلى روحانيته التي ميزته إبان ازدهاره .

أما تصوير البوس فقد كان فى طليعة من اضطلع به الدكتور طه حسين فى قصصه التى كتبها فى تلك الفترة: و شجرة البوس ، (١٩٤٤) و وجنة الشوك ، (سنة ١٩٤٩) ، و و المعذبون فى الأرض ، (سنة ١٩٤٩) ، وكان قبل ذلك قد نشر قصته الأولى و دعاء الكروان ، التى تسير الاتجاه نفسه ، فهذه القصص كلها تستفز الأربخية لما يصيب الإنسان الحر فى كرامته على أيدى طغاة ، لأوا دروب الحياة ومنعطفاتها ، على أن هلما الإنتاج الأدبى الحاص ، لم يحل دون أن يمضى عميد الأدب العربى فى دراساته التى قصد بمعظمها إقامة النماذج المثلى ، لتكون المقارنة صارخة بين ما هو كان وما يمكن أن يكون ، فقد كتب و الوحد الحق ، (١٩٥٧) و و الشيخان ، كان وما يمكن أن يكون ، فقد كتب و الوحد الحق ، (١٩٥٧) و و الشيخان ، (أبو بكر وعمر بن الحطاب ) ١٩٦٠ ، فضلا عن دعوته القوية نحو تكافؤ الفرص بين المواطنين فى التعلم .

وأما الثورة على العقل ـــ ما دام العقل هو ينبوع الحضارة المادية بكل تفريعاتها السياسية ــ فقد اضطلع بها توفيق الحكيم في مسرحياته التي صدرت

إيان الفترة التي نشر إليها ، فأصدر و سلبان الحكيم ، (١٩٤٣) و و الملك أوديب ، (١٩٤٣) وكلتاهما تبن أن العقل وحده لا يغنى الإنسان عن الحق شيئاً .

وكان من أبرز معالم هذه الفترة ... وأعنى الفترة التى توسطت بين المفرب العالمية الثانية وقيام ثورة ٢٢ يوليو سسنة ١٩٥٧ ... ما أصدره المعقاد من كتب سياسية يقاوم بها استيداد الحكم ، وأخرى يصور بها المغاذج الإسلامية الرفيعة ، فمن المجموعة الأولى و هتلر فى الميزان ، (١٩٤٠) و و قلاسفة الحكم فى العصر الحديث، (١٩٥٠) ، ومن المجموعة الثانية ، وهي من أهم ما كتب الكاتب في حياته الأدبية ، عبقريات محمد (١٩٤٢) وعمر (١٩٤٢) والإمام على (١٩٤٣) . . . المي وعمر (١٩٤٢) والإمام على (١٩٤٣) . . . المي المحسينات ، فقد أخد يخرج الكتاب إثر الكتاب ، دفاعاً عن الإسلام ، المحسينات ، فقد أخد يخرج الكتاب إثر الكتاب ، دفاعاً عن الإسلام ، المحسينات ، ومن أهم هذه المجموعة كتب والمديمة راطية فى الإسلام ، (١٩٥٧) و و الإسلام وأباطيل و و الإسلام والاستعار ، سنة (١٩٥٧) و و حقائق الإسلام وأباطيل و عصومه ، (١٩٥٧) و و التفكير فريضة إسلامية ، (١٩٥٧) و عبرها .

وفى تلك الفترة نفسها ظهر عدد كبير من الأدباء الشبان ، اشده وصهم ما كان فى الحياة السياسية حينتل من فساد ، وبما كان بينها وبين الاستعار من صلات وروابط ، وهم أنفسهم الشبان الذين ظهرت فى كتابائهم بلور المعانى الاشتراكية التى جاءت ثورة ١٩٥٧ لتخرجها إلى عالم الوجود ، وقد المعند الوجود الأدنى ببعض هو لاء الشبان إلى يومنا هذا فأصبحوا من كتاب الاشتراكية وشعرائها المرموقين .

ومن الكتاب الدين انعكست المقاومة في أدبهم نجيب محفوظ ، اللك.

امتد إنتاجه في القصة من الثلاثينات إلى يومنا الراهن ، ولعل قمة أعماله ـ من الزاوية التي ننظر منها الآن إلى الأدب ، وهي انعكاس الجهود التحررية على الأدب \_ أقول لعل قمة أعماله في هذا الميدان هي ثلاثيته الكبرى: « بين القصرين ، و « قصر الشوق ، و « السكرية ، فني هذه الثلاثية صورة كاملة الدقائق والتفصيلات لحياة المجتمع المصرى كله خلال الفترة التي تقع بنن الحربين ، نرى فيها كيف تطور مفهوم الوطنية عند الأجيال المتعاقبة ، فالوطنية عند الجد الكبر كانت دفعاً للتبرعات ودعاء من الله بنصرة الزعماء ، والوطنية عند ابنه الكبير هي توزيع للمنشورات السياسية ومشاركة في المظاهرات حتى لقد أتى حتفه في إحداها : والوطنية عند ابنه الأصغر ( كمال عبد الجواد ) هي العمل من أجل الشعب ، بل من أجل الإنسـانية المكافحة داخل الوطن وخارجه على السواء ، تم ننتقل إلى الحفدة ، فنرى مفهوم الوطنية قد ارتبط بالميدان الاقتصادى ، فأعداء الوطن هم من يستغلونه في هذا الميدان ، لا فرق بين أجنب ومواطن إذا كان كلاهما من المستغلين . ومن هؤلاء الأشخاص جميماً ، سهم الكاتب \_ بصفة خاصة \_ بكمال عبد الجواد ، الذي قال عنه ، إنه يعكس أزمتي الفكرية ، وهي أزمة جيل بأسره ، .

#### Y

وتحدث أحداث كبرى تشد حولها الكتاب والشعراء جيماً ، من أهمها قيام إمرائيل ( ١٩٤٨) والعدوان الثلاثي على الجمهورية العربية المتحدة ( ١٩٥٦) . وثورة الجزائر ، وغيرها من الثورات التي شملت الوطن العربي كله من أوله إلى آخره ، فتفجرت عيون الأدب نثراً وشعرا ، لتنصب على هذه الماتمي الإنسانية الكبرى ، كتبت القصص التي تصور روح الشعب الثائرة إذاء المستعمرين والمستبدين والإقطاعيين . نذكر منها

قصة يوسف السباعي و رد قلبي و قصة إحسان عبد القدوس و في بيتنا رجل و وقصة لطيفة الزيات و الباب المفتوح ، وكتبت المسرحيات التي تضور القوة الغاشمة حين تنهك حرمات العدل والحق ، تذكر منها مسرحية عبد الرحمن الشرقاوى و مأساة جميلة ، ومسرحية ألفرد فرج و سلمان الحلبي ومسرحية و اللحظة الحرجة ، ليوسف إدريس ، ونظمت دواوين بأسرها تغييراً عن الشعور الوطني الفياض ، نذكر منها ديوان و قاب قوسين المشاعر محمود حسن إسماعيل ، وأعيدت ذكريات المآسي الماضية في شعر جديد ، كحادثة دنشواى في قصيدة صلاح عبد الصبور و شنق زهران ، وقصيدة و أوراس ، عن ثورة الجزائر لأحمد عبد المعطى حجازى ، الحق ومعركة الكرنجو وشتى ضروب المقاومة التي يبديها الوطن العربي بخاصة ومعركة الكرنجو وشتى ضروب المقاومة التي يبديها الوطن العربي بخاصة وتبديها أفريقيا وآسيا بعامة ... لا تكاد تقع تحت الحصر ، فالموضوع حاضر على أسنان الأفلام أيا كانت الصورة الأدبية التي تجرى بها .

ومن الموضوعات التى تشغل الأقلام كذلك إبان هذه المرحلة الثالثة موضوع الوحدة العربية والقومية للعربية ، وهو جانب إيجابي يستهدف إقامة بناء جديد على أسس سليمة . ولا يقف عند مجرد الثورة الشعورية في مهاجمة المغاصب والمستعمر ، فالدول العربية القائمة الآن – كما يقول الباحث العربي الكبير ساطع الحصرى – ولم تتكون ولم تتعدد بمشيئة أهلها ولا بمقتضيات طبيعها ، وإنما تكونت وتعددت من جراء الاتفاقات والمعاهدات بين الدول التي تقاسمت البلاد العربية ، وسيطرت عليها ، ويوجه ساطع الحصرى اللوم التي تقاسمت البلاد العربية ، وسيطرت عليها ، ويوجه ساطع الحصرى اللوم على أولئك اللدين ثاروا ليتخلصوا من المستعمرين ، حتى إذا ما ظفروا بشيء عما أرادوا ، أصروا على أن تبتى لبلادهم الحدود التى حددها بها المستعمرون عمالح المستعمرون على الإنجليز على المستعمرين ، و ما أغربنا نحن العرب ، لقد ثرنا على الإنجليز والمتعبدنا ، وأثرنا الثورات

الحمراء والبيضاء عدة عقود من السنين ، وقاسينا في سبيل فلك ألواناً من العداب والتضحيات ، ولكننا عندما تحرر نا من نبركل هؤلاء ، أخذنا نقدس الحدود التي كانوا قد أقاموها في بلادنا بعد أن قطعوا أوصالها ، ونسينا أن تلك الحدود إنما كانت هي الحبس الانفرادي والإقامة الجبرية التي فرضوها علينا ، لإضعافنا ، وعزل قوى بعضنا عن أن تتحد بالقوى الأخرى ، ومن أهم كتب الحصرى في ذلك كتاب وآراء وأحاديث في القومية والوطنية ، ووالعروبة بين دعاتها وخصومها ،

قلنا إن أدب المرحلة الأخبرة ــ فيما يتصل بمقاومة المستعمر ــ قلـ اتسم بطابع إيجابى يبرزبه خصائصنا الشخصية الفريدة ، لكي نقف على أقدامنا ولا يجرفنا تيار الشمول ، الذي يسود فبيه القوى ويضيع بين أمواجه الضعيف ، وكان من أهم ما عنى به الأدباء في هذا الاتجاه الإيجابي البناء ، استخراج أصولنا من لفائف التراث الشعبي ، فأخلوا يتقصون الرسوم الشعبية والأغانى الشعبية والأساطير الشعبية ، حتى لفد صدرت مجلة فصلية بإشراف الدكتور عبد الحميد يونس ، لنختص في عرض التراث الشعبي وتحليله وتقويمه ، ليفيد منه كتاب القصة والمسرحية كما يفيد منه المصورون والنحاتون والشعراء ، فإذا أضفنا إلى هذه الحركة حركة أخرى لبثت قائمة منذ فجر بهضتنا في أول القرن وإلى يومنا ، وأعنى بها حركة تشر التراث العربي وتحقيقه ، تبين لنا الأساس العريض المكن الذي نريد أن نقيم على ركائزه المجتمع العربي الجديد ، وعندئذ لا نقول إن الجديد قد جاء ليعارض القديم ويلحضه ، بل نقول إن الجديد قد جاء ليجد رواسيه فی عروق الماضی و شرایینه ، و بهذا بتصل بنا تاریخنا ماضیا بحاضر ، فلا تكون فترة الاستعار في هذا الطريق الطويل الموصول إلا بمثابة غشاوة طرأت حيناً على الجسم عند ما أخذته العلة ومرعان ما اختفت سين استرد العليل عافيته وقوته .

# إرادة التغيير

١

إنه لما توصف به الفاصلية الفلسفية أحياناً ، هو أنها محاولات لتوضيح المفاهيم التي تقع عند الناس بين الجهل التام والعلم التام ، بمعنى أنها مفاهيم يتداولها الناس وهم على بعض العلم بها ، فلا هم يجهلونها كل الجهل ولا هم بعلمونها كل العلم ، فتتناولها الفلسفة بالتحليل والتوضيح لعلها تبلغ من معانها مبلغ التحديد الدقيق الحامم ؛ فهذه المفاهيم التي نقع عند الناس وسطاً بين الغموض والوضوح ، هي أشبه شيء بمدينة تراها على مبعدة فترى بروزاً ممتداً في الأقق ، تتبين معالمه الرئيسية من بناء مرتفع هناك و دخان متصاعد هنا ، فتكون مما تراه على يقين أنك تقترب من مدينة ، أما تفصيلانها فلست منها فتحون مما از ددت إلماماً بتلك على هذه المدرجة من اليقين ، لكنك كلما دنوت منها از ددت إلماماً بتلك التفصيلات ؛ فما قد كان يبلو المك من بعيد بقعة كبيرة بيضاء ، قد أخذ الآن يتبين في شيء من الوضوح أنه عمارة سكنية ارتفاعها عشرون طابقاً ؛ وتلك التي بدع من بعيل هذه الذ من بعيد لمة ضوئية ساطعة ، قد ظهر الك الآن أنها مسطح من زجاج ينطى مصنعا ضخماً . .

وهكذا قل فى كثير جداً من المفاهيم التى نتداولها فى مجرى حياتنا الفكرية ، بل وفى مجرى حياتنا العملية ، والتى نشعر أن الحياة ــ فكرية أو عملية ... متعذرة بدونها ، ومع ذلك فعلمنا بها لايكاد بتعدى علمنا بأن فى الألفق البعيد مدينة كبيرة ، وهاهنا يكون على الفلسفة أن تدنو بنا من تلك المفاهيم لنراها فى تفصيلاتها ودقائقها ، وكثيراً ما تأخذنا الدهشة أن نرى

من تلك التفصيلات والدقائق ما لم نتوقعه ولم يخطر لنا ببال ، وعندئذ قد يحدث لمن أخذته الدهشة أن يثور في وجه من أخذ بيده وأطلعه على دقائق ماكان يتصوره في غموض وإبهام ، متهماً إياه بأنه يعقد البسيط ، ويصعب السهل ، ويغمض الواضح ؛ والأمر في هذا شبيه بنا حين نستخدم الورقة والقلم والمنضدة والمقعد في بساطة تخيل إلينا أن هذه أشياء أولية لا تحتاج إلى تحلل ، حتى إذا ما جاء عالم الفزياء ينبئنا أنها في الحقيقة أشياء مركبة معقدة تنحل آخر الأمر إلى عناصر قوامها ذرات موافقة من كهارب موجبة وكهارب مالبة وكهارب عايدة ، إلى آخر هذه القصة التى ترويها الطبيعة النووية ، أخذتنا الدهشة ؛ لكن العجب هنا هو أن الدهشة لاتنتي بأصحابها إلى اتهام علماء الطبيعة بأنهم يعقدون البسيط ويصعبون السهل ويغمضون الواضح ، بل ترى هؤلاء ينصتون في إعجاب ، يريدون أن يعلموا ما لم يكونوا يعلمونه ؛ بل ترى هؤلاء ينصتون في إعجاب ، يريدون أن يعلموا ما لم يكونوا يعلمونه ؛ ملى خلاف موقفهم في الحالة الأولى ، حين جاءهم الفيلسوف بتحليل يفكك لم أوصال المفاهيم التي يتداولونها ، فئاروا في وجهه كأنهم كانوا يجدون النعمة في الفهم المبم ، ويخشون أن يفسد تحليل الفلاسفة عليم ما كانوا به ينعمون .

ولعل السر في اختلاف الموقفين: موقف الناس بإزاء التحليل الطبيعي الذي يفكك الأشياء المادية إلى عناصرها الأولية، وموقفهم بإزاء التحليل الفلسني الذي يفكك الأفكار العقلية إلى مقوماتها البسيطة: هو أن النوع الأول من التحليل لا يمس نفوسهم، وإنما ينصب على أشياء لا تمت لأنفسهم بصلة الا صلة الأداة الجامدة بمن يستخدمها؛ وأما النوع الثاني من التحليل فهو في الأعم الأغلب ينصب على جوانب من صميم النفس الإنسانية وقيمها: العقد والمروح والذكاء والتفكير والإرادة والعاطفة والانفعال والحير والشر والجال والقبح والحق والباطل، إلى آخر هذه القائمة الطويلة من للتصورات التي يستحيل عليك أن تجد إنساناً واحداً يجهلها كل الجهل، بدليل أنه ما من إنسان تكاملت له قدراته إلا وتصبح هذه المتصورات جرماً

من اللغة المتداولة المشتركة التي ترد في حديثه دون أن يقف عندها متسائلا : ماذا تعني ؟ إلا أن يكون فيلسوفا أو سائراً في طريق الفكر الفلسفي .

#### ۲

وإرادة التغير ، كلمتان صيغتا على صورة المضاف والمضاف إليه ، تماماً كما نقسول « قراءة الكتب » و « كتابة الخطابات » و « روية الشمس » ؛ وهما كلمتان قد أصبحتا مما نتداوله في الحديث ، لا غناء لنا عنهما ، لأنهما معاً تكونان أحد المبادئ التي نستهديها في بناء حياتنا الجديدة ، وهما ــ سواء أخذناهما مفردتين أو موصولتين في عبارة واحدة من ذلك الضرب من المعاني التي أشرنا إليها ، أعني ذلك الضرب من المفاهم التي يكون الناس منها على درجة وسطى بين الجهل والعلم ؛ ومن ذا لا يستخدم كلمة « إرادة » وكلمة « تغيير » في حديثه الجارى ، وهو على بعض العلم بما تعني هذه الكلمة أو تلك ؟ ليس من الناس من الخين يعلمونهما الجهل ، ولكننا نزعم أيضاً أن قليلا جداً من الناس هم الذين يعلمونهما كل العلم .

فاذا نعنى بالإرادة ؟ إننى لا أنوى أن أسوح بالقارئ فى متاهات المذاهب المختلفة ، وأوثر أن أعرض الأمر من وجهة النظر التى أرانى أميل إلى قبولها ، فأنا أحد الذين يؤمنون ببطلان نظرية « الملكات » التى كان أصحابها يظنون أن داخل الإنسان « قوى » لكل قوة منها كيان مستقل قائم بلداته ، فهذا « عقل » وتلك « نفس » وهذا « ذكاء » وتلك « إرادة » كأنما هى جمهرة من الأشباح از دحمت فى جوف الإنسان ، لكل شبح منها علمه الذى يؤديه ، وحتى إذا مرت به ساعة لا يؤدى خلالها ذلك العمل ، فهو ما يزال هناك مستريحاً أو معطلا ، ينتظر اللحظة التى ينشط فيها لأداء علمه ، كلا ، لست من هؤلاء الذين يتصورون قوى الإنسان أشباحاً قائمة

بنواتها داخل الإنسان ، تودى عملها حيناً ولا توديه حيناً آخر ؛ إذ أنني ممن يأخذون في فهم الإنسان بالنظرة والسلوكية ، التي تترجم أمثال هذه التصورات (عقل ، نفس ، ذكاء ، إرادة الغ) إلى نوع السلوك الذي يسلكه البدن في مواقف الحياة المنظورة المشهودة ، وسهذا يكون و العقل به نمطأ معيناً من الساوك يسلكه الإنسان في مواقف بذاتها ، وتكون و الإرادة ، نمطآ معيناً آخر من الساوك ، وهلم جرا . فلو سألتني : ما العقل ؟ أخلتاك من يدك إلى إنسان يحاول أن يلتمس الطريق إلى هدف - كائنا ما كان الهدف ، وكاثناً ما كان الطريق ـ وقلت لك : هذا الذي تراه من محاولة للوصول إلى هدف ، هو مثل من الأمثلة الكثيرة التي جاءت كلمة ، عقل ، لتضمها جميعاً في حزمة واحدة ؛ نعم إن أهداف الناس كثيرة ومنوعة بتنوع الأفراد والمواقف والظروف ، وبالتالى فإن المحاولات لتحقيقها تختلف باختلاف تلك الأهداف ، فالذي هدفه أن يشكل قطعة الحديد على صورة المفتاح ، لا تجيء محاولته شبهة بمحاولة الذي هدفه أن ينسج من القطن قماشًا . أو شبيهة بمحاولة الذى هدفه أن يقسم تركة بين الوارثين ليعطى كلا ما يستحقه منها ؛ لكن هذه كلها أمثلة تجسد ما نعنيه بالعقل ، الأنها أمثلة لمحاولات يقوم سما أصحاسها بغية الوصول إلى هدف مقصود ، وسهذا نفهم العقل » من زاوية السلوك المرثى المشهود وسهذا أيضاً نفهم الصلة الوثيقة بين « الفكر » و « العمل » ، فليس فكراً ما ليس يتجسد في عمل ، وليس عملا موفقاً مسدداً نحو غاية ما ليس يسير على فكرة مرسومة .

وهكذا قل في و الإرادة ، فإذا سألتني ما و الإرادة ، ؟ أخذتك من يدك إلى إنسان استهدف هدفا ، فلما سار إلى تحقيقه صادفته في الطريق معوقات ، فراح يزيلها ليستأنف السير ؛ إنه لا انفصال بين و الإرادة ، و و العمل ، حتى ليصبح من اللغو أن تقول عن إنسان إن له و إرادة ، لكنها لا تجد العمل الذي توديه ، وإلا كنت كمن يقول إنه يأكل ولا طعام ،

أو يشرب ولا ماء ! الإرادة هي نفسها العمل الذي يحقق الهدف وبزيل ما قد يحول دون تحقيقه ، شريطة أن يكون الهدف هو هدفك أنت ، وإلاكنت آلة مسخرة في يد صاحب الهدف ؛ إنك في العمل الإرادي أنت الآمر وأنت المأمور ، بل إنه لتشبيه مضلل أن نجعل منك آمراً ومأموراً ، كما لو كنت جانبين أحدهما في الداخل ــ وهو ما يسمى بالإرادة ــ والآخر في الحارج ــ وهو ما يوصف بأنه تنفيذ للإرادة ــ والصواب هو أنك وأنت تعمل العمل الذي تسعى به إلى تحقيق أهدافك فأنت عندئذ بجميع سلوكك تجسيد للإرادة وتنفيذها .

ولعلك قد لحظت فيا أسلفناه لك عن و العقل و بن أنه هو الساوك الذي يبدأ بفكرة عما نريد تحقيقه وينتهى بتحقيق تلك الفكرة بحيث تصبح كياناً عبداً ، وفيا أسلفناه لك عن و الإرادة و من أنها هي كذلك السلوك الذي يبدأ بالصورة الذهنية التي يراد إخراجها وينتهى بتحقيقها بحيث تصبح كياناً عجسداً ، أقول لعلك قد لحظت في هذا القول عن العقل وعن الإرادة أن كلهما واحد ، فني كلتا الحالتين فكرة وتنفيذها في عملية واحدة منصلة أولها روية للهدف قبل وقوعه وآخرها وصول لذلك الهدف بعد أن صيرناه كائناً قائماً بين الكائنات .

وهكذا الحياة الإنسانية وحدة عضوية قوامها فعل وحركة . لا فرق في خلك بين تفكير العقل وإرادته .

إنك إذ تنظر إلى الإنسان وهو بنشط بأى ضرب من ضروب النشاط: إذ تنظر إليه وهو يكتب خطاباً ، أو يقرأ كتاباً أو يأكل طعامه ، أو يلعب الكرة أو الشطرنج ؛ إذ تنظر إليه وهو يقيم الجدران وبرصف الطرق ويبيع ويشترى ويتكلم ويسمع ، إذ تنظر إليه وهو يمشى ويجرى ويقف ويجلس وبضكك ويبكى ، لا يخطر ببالك أبداً أنك إزاء شطرين فى كل عمل من هــــذه الأعمال التي تنظر إليها ، فتقول لنفسك : هذا شطر و الإرادة ، وهذا شطر و تنفيذها ، ، لأنك تعلم من خبر اتك مع نفسك أن الإرادة هي تنفيذها ، وأن الإنسان هو الكل العضوى الواحد الذي ينشط منا العمل أو ذاك .

وإذا كانت الإرادة هي نفسها الفعل ؛ فقد أصبح واضحاً أن قولك و إرادة الفعل » لا يزيد شيئاً عن قولك و الإرادة » لأن هذه لا تكون بغير فعل ، كما لا يكون الوالد والدا بغير ولد : ولا يكون اليمين بغير اليسار ، ولا يكون البعيد بغير القريب، ولا الأعلى بغير الأدنى . . كل هذه متضايقات لا يتم المعنى لأحدها بغير أن تضاف إلى شقها الآخر .

ونخطو خطوة أخرى ، فنقول إنه إذا كان لا إرادة بغير فعل ، فكذلك لا فعل بدون تغيير ، وسواء كان التغيير الحادث ضئيلا أو جسيا فهو تغيير ؛ إنك لا تفعل الفعل فى خلاء ، بل تفعل الفعل — أى فعل كان لتحرك به شيئاً فيتغير مكانه ليتغير أداوه وتتغير صلاته بالأشياء الأخرى : كان الحجر على الجبل فأصبح هناك جزءاً من الجدار ، وكان الماء هنا فى النهر فأصبح هناك في أنابيب المنازل ، كان المداد هنا فى الزجاجة ، فأصبح فى جوف القلم ، ثم انثر على الورق كتابة يقروها قارئ إذا وقع علمها بصره ، وكانت الأرض يبابا فزرعت ، وكان الحديد خامة من خامات الأرض فصنع قضباناً ... كل إرادة فعل وكل فعل حركة وتغيير .

فقولنا « إرادة التغيير » لا يضيف شيئاً إلى شيء ، بل هو قول يوضح معنى الإرادة بإبراز عنصر من عناصرها ؛ وكان يكنى أن تقول عن الإنسان إنه إنسان حى لنفهم من ذلك أنه ذو وحدة عضوية هادفة ، وأنه في سيره

غير أهدافه كائن عاقل مريد ، وأنه في إرادته فاعل ، وأنه في فعله متحرك ومحرك ، ومتغير ومغير .

٣

وتسألني : هل تريد أن الإرادة هذه هي حالها دائماً وتلك هي خصائصها ، فلا فرق بن حالة تكون فها مقيدة وحالة أخرى تكون فها حرة ؟ وأجيبك فأقول إنني أخشى أن يوقعنا وضع المشكلة على هذه الصورة التقليدية القديمة في لجاجة لفظية لا تنفع أحداً ولا تشفع لأحد، فلكم بحث الباحثون وكتب الكاتبون جواباً عن السؤال القائل: هل الإرادة حرة أو مقيدة ؟ ومتى تكون الإرادة حرة ومنى تكون مقيدة ؟ ولللك فإنني أفضل النظر إلى المشكلة من زاوية الأهداف وتحقيقها لعلها تكون نظرة أجسدى ؛ فنقول إن الأصل في الإنسان - كما أسلفنا لك القول ــ هو أن يكون كاثناً عضوياً هادفاً بجميعه في فعل وحركة ؛ لكن قد ينحرف الأمر إلى أحد احتمالين آخرين ، أولها أن ينشط الكائن العضوى لغير ما هدف ، فيخبط في الأرض خبط الأعمى ، وعندئذ لا إرادة لأنه لا هدف ، وعندئذ أيضاً ينتني سؤالنا هل الإرادة حرة أو مقيدة لأنها ليست هناك ؛ والاحتمال الثاني هو أن ينشط الكائن العضوى لهدف استهدفه سواه ، وهنا أيضاً لا إرادة ، لأن الإرادة هنا هي إرادة من استهدف الهدف ؛ فلا إرادة للعبد الرقيق حن يتفذ لمولاه ما يربد، ولا إرادة للبلد المستعمر ( بفتح الميم ) إذا أملي عليه المستعمر ( بكسر المم ) ما يفعله وما لا يفعله ؛ فلا إرادة إلا في حالة واحدة ، هي أن يكون النشاط مرهوناً لهدف وضعه الناشط لنفسه ، أو وافق عليه ، وفي هذه الحالة الطبيعية السوية يمتنع السوال هل الإرادة عندئذ حرة أو مقيدة ؛ وإذن فايس التعارض الحقيق هو بين الحرية والقيد ، بل التعارض

الحقيق هو في أن يكون ثمة إرادة أو لا يكون ؛ وهي لا تكون إذا لم يكن هدف أو إذا كان هنالك الهدف لكنه هدف يستهدفه غير القائم بالعمل.

على أن نقطة هنا لا بد من توضيحها ، وهي حين لا بكون الهدف مقصوراً على فردواحد ، إذ قد تشترك جماعة بأسرها في هدف معين ، تسعى إليه بكل أفرادها ، حتى إن تنوعت الوسائل التي يتخذها كل فرد على حدة ، فهاهنا تكون الإرادة مكفولة كما لوكانت إرادة فرد واحد ؛ وهذا يذكرنا بالإشكال الذي بتعرض له مؤرخو الفلسفة بالنسبة إلى مذهب اسبينوزا الذي يجعل الوجود كلا واحداً يسير نفسه بنفسه ، يحيث لا يملك أي جزء على حدة إلا أن يسير مع الكل في مساره المرسوم ؛ فهنا ينشأ السوال : أيكون الإنسان في هذا المجموع المتكامل حراً أم يكون بجراً على السير مع سواه في الحط المرسوم ؟ والجواب الأصوب هو أنه حر ما دام جزءاً في الكل الذي رسم الطريق لنفسه بنفسه . . . وهكذا تقول بالنسبة للفرد الواحد في مجتمع وضع لنفسه بنفسه خطة للعمل تحقيقاً لأهداف عددة ؛ فما دام الهدف من وضعه هو ـــ مشتركاً فيه عددة ؛ فما دام الهدف كائن مريد .

إن من أهم ما نريد أن نقرره هنا – تمهيداً للنتائج التي سنسخرجها في الفقرة التالية من المقال ، هو العلاقة بين الفرد والمجموع ، تلك الدلاقة التي تضمن للفرد حربته ، وفي الوقت نفسه تضمن مشاركته للمجموع في رسم الأهداف ؛ فما أكثر ما قاله القائلون بوجود التعارض بين أن يكون الفرد منخرطاً جهد جماعي يساير فيه مواطنيه ، وأن يكون – مع ذلك – حراً في الهاس الطريق الذي يراه ملائماً له ؛ والأمثلة كثيرة جداً على ألا تعارض بين الجانبين ، إذا نحن فرقنا بين شيئين : الإطار الذي يجد قواعد السير ، ثم خطوات السير في حدود ذلك الإطار ؛ فهنالك قواعد مشتركة بين لاعبي الكرة أو لاعبي الشطرنج ، لا يسمح لأحد اللاعبين

بالخروج عليها ، ومع ذلك فلكل لاعب كامل الحرية في أن يحرك الكرة أو قطعة الشطرنج حيث أراد في حدود قواعد اللعب ــ خذ مثلا آخر : قواعد اللغة يلتزم بها كل كاتب بها أو قارئ لها ، فليس من حق الكاتب العربي أن ينصب فاعلا أو أن يرفع مفعولاً به ، لكن هل يعني هذا حرمان الكاتب من حريته فيما يكتبه وفق تلك القواعد ؟ إن لكل كاتب موضوعاته التي يعرضها ، وأسلوبه الذي يعبر به عن نفسه ، على أن يتم ذلك كله في حدود المبادئ المشتركة . . . لا ، بل إن كل عبارة يخطها الكاتب إنما يلتزم فها بمبادئ كثيرة ، دون أن يحد ذلك من حريته في اختيار مادتها وطريقة صياغتها ؛ ففضلا عن قواعد اللغة نحواً وصرفاً ، هنالك مبادئ المنطق يلتزمها بحكم طبيعته نفسها ، فهو لا يجنز لنفسه ــ مثلا ــ أن يقول إنه إذا أراد مسافر قطع المسافة التي طولها ماثتا كيلو متر في ساعتين ، فيكفيه قطار يسير بسرعة عشرين كيلو مترآ في الساعة ؛ أو أن يقول إنه إذا أرادت البلاد تنفيذ خطة صناعية تكلفها مائتي مليون من الجنهات ، فيكفها أن تجمع من المواطنين خمسين مليوناً \_ الكاتب حر فيا يقول ، ما دام قوله ملتزماً لطائفة من مبادئ اللغة والفكر ؛ وهكذا قل في المواطن الفرد بالنسبة للمبادئ والأهداف التي وضعها المجموع ، وكان هو أحد أفراد ذلك المجموع ؛ فهو حر فى طريقة سره وأسلوب حياته ، على أن تجيء مناشطه ملتزمة للمبادئ المقررة.

1

فرغنا حتى الآن من فكرتين : الأولى هي أن الإرادة هي نفسها العمل للذي يحقق الهدف المنشود ، وأنه حيث لا عمل فلا إرادة ، وأن كل عمل إنما هو تغيير لأوضاع الأشياء ، وإذن فنحن إذا قررنا لشخص أو لجماعة ورادة ، فقد قررنا بالتالى أن هذا الشخص أو هذه الجماعة تعمل عملا تغير

يه من أوضاع الحياة قليلا أو كثيراً ؛ والثانية هي أنه لا تعارض بين حرية الفرد الواحد في طريقة حياته وبن أن يكون ملتزماً بالأهداف والمبادئ والقواعد التي أقامها المجتمع الذي هو أحد أفراده .

وبنى لنا أن نستنتج النتائج من هذه المقدمات: إنه إذا كانت كل إرادة هي إرادة تغيير، إذن فليس السؤال هو: هل الإرادة التي أطلقت للشعب يوم انتصاره هي إرادة تغيير أو إرادة شيء آخر؛ بل السؤال هو: ما دامت الإرادة التي أطلقت للشعب يوم انتصاره هي بالضرورة إرادة عمل وتغيير ( لأن هذا هو معنى الإرادة كما قدمنا) فما الذي نغيره ؟ وما الهدف الذي من أجل تحقيقه نغير ما نغيره ؟

إن القائمة لتطول بنا ألف ألف فرسخ ، إذا نحن أخذنا نعد التفصيلات الجزئية التي يراد تغييرها ، كأن نحصر الأفراد اللين يراد لهم أن يصحوا بعد مرض ، وأن يعلموا بعد جهل ، وأن يطعموا بعد جوع ، وأن يكتسوا بعد عرى ، وكأن نحصر الطرق التي يراد لها أن ترصف ، والحشرات التي لا بد لها أن تباد ، والأرض التي لا بد أن تزرع والمصانع التي لا بد أن تقام . . تلك تفصيلات جزئية تعد بألوف الألوف ، لكنها تندرج كلهد تحت مبادئ محدودة العدد ، ثم تندرج هذه المبادئ بدورها تحت ما يسمى بالقيم أو المعايير التي علما يقاس ما نريده وما لا نريده لحياتنا الجديدة ؛ فإذا أنت غيرت ما لدى القوم من معايير وقيم ، تغير لهم بالتالي وجه الحياة بأسرها :

ولا تكون إرادة التغيير قد نالت من حياتنا قيد أنملة إذا نحن لم نوحد في أذهاننا توحيداً تاماً بين العام والخاص ، فتلك من أولى القيم التي لا بد من بنها في النفوس وترسيخها في الأذهان ، فنحن بما ورثناه من تقليد اجتماعي أحرص ما نكون على الملك الخاص ، وأشد ما نكون إهمالا للملك

العام ؛ فالفرق في أنظارنا بعيد بين العناية الواجبة بالابن والعناية الواجبة بالمواطن البعيد ، بين العناية بتنظيف المدار من داخل والعناية بتنظيف المطريق ؛ الفرق في أنظارنا بعيد بين المال نملكه والمال تملكه المدولة المجميع ، بين العيادة الخاصة يديرها الطبيب الذي يستغلها والمستشني العام يديره الطبيب نفسه ولكنه يديره باسم المدولة ؛ الفرق في أنظارنا بعيد بين معنى و أنا » و و نحن » وبين و هو » و و هم » ، فما زال الذي يشغلنا هو هذه الأنا والنحن اللتان لا تعنيان أكثر من الأسرة وحدودها ، وأما هو وهم اللتان تمتدان لتشملا أبناء الوطن جيعاً فما تزالان في أوهامنا تدلان على ما يشبه الأشباح التي لا يؤذيها التجويع والتعذيب .

ولاتكون إرادة التغير قد نالت من حياتنا قيد أتملة إذا نحن لم نغير من معانى و الجاه ، فلمن تكون الصدارة فى المجتمع : المكلود المهوك بالعمل أم صاحب البطالة والفراغ ؟ فنحن بما ورثناه من تقليد اجهاعى نرفع من شأن من استطاع العيش الرغد بالعمل القليل ، ونخفض من شأن من اضطره أكل الحمل المجهد الشاق ؛ حتى لتخلع على أى رجل شئت منصباً رفيعاً ، فيقترن فى ذهنه المنصب الرفيع بكثرة المعاونين والمروسين والحجاب . . وانظر ملباً فى كلمة و حاجب ، لتعلم أن صاحب السلطان بحكم التقليد الاجهاعى عمل أن صاحب السلطان بحكم التقليد الاجهاعى بمتاج إلى من يحجبه عن الناس أو يحجب الناس عنه ؛ ولا فرق فى الجوهر بين تقليد يرفع الإقطاعى على رءوس أرقاء الأرض ، هولاء يفلحون الأرض ويعملون الأثقال ويرعون الماشية ، وذلك فى حصنه المنبع محتجب عن الأنظار لا يدرى الناس ماذا يعمل وكيف يعمل ؛ لافرق بين هذا وبين صاحب المنصب الكبير الذى يقيم الحجاب بينه وبين الناس .

ولا تكون إرادة التغيير قد نالت من حياتنا قيد أنملة إذا لم ننقل مواضع الزهو ، فبدل أن يزهى المرء بنفسه لأنه ليس مضطراً للخضوع للقانون كما يخضع له عامة السواد ، يزهى المرء بنفسه بقلر ما هو خاضع لقانون اللولة سواء جاء خضوعه هذا علانية أمام الملأ أو مراً في الحفاء ؛ فنحن بمحكم

التقليد الاجتماعي الذي ورثناه ما نزال نعلي من مكانة الذين لا تسرى عليهم القوانين سريانها على الجاهير ؛ فإذا قيل – مثلا – يكون اللحم بمقدار أو يكون السكر والزيت بمقدار ، رأيت صاحب المكانة الاجتماعية قد ملأ داره ودور أقربائه وأصدقائه لحماً وسكراً وزيتاً ، لأنه لا يكون صاحب جاه – بحكم التقليد – إلا إذا كان في وسعه الإفلات من حكم القانون .

الإرادة هي نفسها إرادة التغيير ، ولا يكون التغيير لمجرد تبديل وضع بوضع بغير قيود ولاشروط ، بل يكون تبديل وضع أدنى بوضع أعلى ؛ ومقياس التفاوت في العلو ، إنما يقاس بعدد المواطنين الذين ينتفعون بالوضع الجديد ، إن السوال الذي طرح نفسه تلقائياً غداة النصر العظيم في السويس هو : لمن هلمه الإرادة الحرة التي استخلصها الشعب المصرى من قلب المعركة الرهيبة ؟ وكان الرد التاريخي الذي لا رد غيره هو : إن هذه الإرادة لا يمكن أن تكون لغير الشعب ، ولا يمكن أن تعمل لغير تحقيق أهدافه » .

المهم فى إرادة التغيير أن نعرف ماذا نغير من حياتنا وكيف نغيره ؛ والذى نريد له أن يتغير هو القيم التي نقيس بها أوجه الحياة ، وكيفية تغيير ها هي أن نختار لكل موقف معياراً من شأنه أن ينحقق أكبر نفع وقوة وكرامة واستنارة وأمن لأكبر عدد من أبناء الشعب .

## وحدة التفكير

١

مشكلة صادفتها الفلسفة في كل عصورها ، وعلى أيدى رجالها أجمعن ، وهي مشكلة قد تبسد بعيدة عن أرض الواقع ، مع أنها \_ شأن سائر المشكلات الفلسفية \_ بهذه الأرض لصيقة اللمسة عميقة الجلور ، وأعنى بها مشكلة الوحدة التي تضم في طبعها كثرة كثيرة الأجزاء والعناصر ، فيا من شيء حوالك إلا وهو كثرة في وحدة : هذه المنضدة التي أماى هي أجزاء صغرى تراكمت ، وحالات كثيرة تعاقبت حالة في إثر حالة ، أو تعاصرت حالة إلى جوار حالة ؛ وهذا النهر المتدفق بمياهه ، ما زال منذ أبعد العصور متجدد الماء ، تتجمع فيه قطرات المطر ملايين ملايين ، ثم تنساب تياراً واحداً يندفق في البحر ليتصل السير والجريان ، وأنت وأنا وكل كائن حي من نبات وحيوان ، كتلة جعت من الأجزاء ما لا يكاد العدد يحصيه ؛ لكن المنضدة التي أماى و واحدة و واحدة و واحدة وأنت وأنا وكل كائن حي كيان واحد ، و واحد ، و واحد ، وأنت وأنا وكل كائن حي كيان واحد ، واحد ، والته تريد النظر والتفسير ؛ فيلسوف ينبهك إلى أن و واحدية الكثرة ، مشكلة تريد النظر والتفسير ؛ فكيف ترتبط كثرة الأجزاء والعناصر في كيان واحد ؟

والآمر في هذه المشكلة كالآمر في سائر المشكلات الفلسفية ، من حيث اختلاف الرأى وتعدد الحلول ؛ وحسبنا هنا أن نذكر اتجاهين رئيسيين شائعين يقسمان الفلاسفة مجموعتين : فانجاه منهما ــ وهو أكثر من الآخر شيوعاً ــ يرى أصحابه أن لا مناص من افتر اض وجود كائن يتخفقي على البصر، ويكن وراء الظواهر الكثيرة في الشيء الواحد، هو اللني ــ بواحديته وثباته ــ يخلع الواحدية على الشيء مهما كثرت ظواهره ، ويطلق الفلاسفة

على هذا الكائن المختبى وراء الظواهر البادية اسم و الجوهر ، ولا فرق فى ذلك بين شيء وشيء ، فلتن كنا نعتقد أن الفرد الواحد من بنى الإنسان ، يكمن فى جوفه و روح ، هو الذى يجعله فردا واحداً منذ ولادته وإلى أن يوت ، بل وبعد أن يموت ، برغم كثرة أجزائه وكثرة حالاته وتعدد مراحله التي يجتازها فى نموه وذبوله ، فقد لزم علينا أن ننظر النظرة نفسها إلى كل شيء آخر فيه واحدية تجمع ظواهره الكثيرة فى كبان ؛ وإنه ليجوز لك فى هذه الحالة — بعد أن تجعل لكل شيء جوهراً يضم أشتاته — يجوز لك فى هذه الحالة أن تفاضل بين جوهر وجوهر ، أو ألا تفاضل ، لكناك فى هذه الحالة أن تفاضل بين جوهر وجوهر ، أو ألا تفاضل ، لكناك فى كلتا الحالتين قد اخترت لنفسك طريقة الحل فى مشكلة الوحدة التي تضم فى ردائها كثرة .

وأما الانجاه الثانى فى حل المشكلة ، فهو ألا نفرض وجود كائن غيبى وراء الظواهر الكثيرة ونحاول أن نرد الواحدية التى تجعل من الأجزاء الكثيرة شيئاً واحداً ، إلى شبكة العلاقات التى تربط تلك الأجزاء بعضها ببعض ، فحتى لو تشابهت الأجزاء الصغيرة وتجانست ، فهى من كثرة العدد بخيث نستطيع أن نتصور ـ على أساس رباضى – ملايين التشكيلات الممكنة التى يجوز لتلك الأجزاء أن تتشكل بها .

۲

وسواء أأخذت بفكرة الجوهر أو بفكرة العلاقات في تفسيرك لواحدية الشيء الواحد ، فالأمر الذي يهمنا هو أنك – لا بد – باحث عن وحدة تضم الأشتات فيا تظنه كياناً واحداً ، ليس لك في ذلك اختيار ، فمن الوجهة العملية لاتستطيع أن تستخدم الأشياء وأن تنتفع بها إلا إذا تناولتها من حيث هي وحدات . غاضاً بصرك عما تحتويه تلك الوحدات من أجزاء تدخل في تركيبها ؛ فالمناضد والمقاعد والكتب والأوراق والأقلام والاشجار وأفراد

الناس والمدن والقرى والأنهار والبحار اليخ لا مناص من النظر إلها ـ في العمل والتعامل ـ على أنها وحدات ؛ تقول ـ مثلا ـ إنني أعيش في القاهرة ؛ ولا تبالى أن يكون هذا الاسم مطلقاً على مجموعة كبرى من العناصر والأفراد ، يلخلها كل ساعة ألوف الناس ويخرج منها ألوث ، وتُبنى مها بيوت وتُنهدم فيها بيوت ، لكنها في العمل والتعامل قاهرة واحدة . . . ومن الوجهة النفسية لا تستطيع إلا أن تنظر إلى نفسك بكل ما فها من ألوف الخبرات والتجارب على أنها نفس واحدة ، ثم تعود فتخلع واحدية نفسك هذه على سائر الأشياء ، بل قد تخلع واحدية نفسك هذه على الكون كله فتجعله كونا واحدا على غرار ما تحسه فى نفسك من واحدية تضم حالات الخبرة والتجربة في تيار واحد ، . . . ومن الوجهة المنطقية لا تستطيع أن تتحدث إلى سواله بجملة واحدة إلا إذا صغت كلماتك على نحو يوهم بواحدية الأشياء ؛ تقول ــ مثلا ــ قابلت أخى وكتبت مقالا ، وتناولت الغداء ؛ وفى كل جملة من هذه الأقوال توحيد لما هو مكون من أجزاء كثيرة ، ولو وقفت لتحلل كل وحدة إلى أجزائها قبل أن تنطق لتتفاهم ، لما نطقت بجملة واحدة لمن تريد أن تتحدث إليه ؛ . . . ومن الوجهة الأخلاقية لا يتاح لنا أن تحاسب الناس على أعمالهم إلا إذا فرضنا في كل فرد منهم واحدية تجعل إنسان اليوم هو نفسه إنسان الأمس ، وإلا لما تحمل إنسان اليوم تبعة الفعل اللَّذي أتاه بالأمس ؛ . . . ومن الوجهة الجالية محال أن ينشأ في الآثر الفني جمال ما لم ثلتمس في أجزائه وحدة تجعل منه كيانا واحداً ؟ . . . ومن الوجهة السياسية لا يستقيم أمر إلا إذا سلكت مجموعة من الأفراد في آمة واحدة ، وقد تتداخل الوحدات السياسية ، فما هو كل منا قد يكون جزءاً هناك ، فالفرد الواحد كل من أجزاء ، لكنه يعود فيكون جزءاً واحدا من كل أعم وأشمل هو الأمة ، والأمة الواحدة التي هي مجموع أفراد تعود فتصبح عضوا واحدا فى وحدة سياسية أعم وأشمل وهلم جراء

ومن أنواع الوحدة التي نوحد بها الاشتات لتستقيم لنا الحياة ، وحدة التفكير التي نلتمسها عند الشخص الواحد أو عند الأمة الواحدة ، لغربط بها وحدات فكرية صغرى تتفرق في موضوعاتها وفي وجهات النظر إلى تلك الموضوعات ، لكنها على تقرقها وتباينها تنضم برباط لتكون حياة فكرية واحدة ، وإلا لما تكاملت لأحد شخصيته الفريدة التي تميزه من سائر الأفراد ولا تكاملت لأمة خصائصها التي تفردها بين سائر الأمم .

وسر الوحدة الفكرية — فيا نرى … هو فى غلبة أهداف على أهداف ، فالإنسان كائن عضوى هادف ، يوجه نشاطه الحيوى نحو غايات بعينها ، تصبح هى الحيوط الرابطة لأوجه النشاط على اختلافها ؛ فإذا وضعنا المعنى النى نريده فى جملة مركزة ، مختصرة ، قلنا إن وحدة التفكير هى فى وحدة الحدف ، وإن ذلك ليصدق بالنسبة للفرد الواحد كما يصدق بالنسبة للأمة الواحدة ؛ فإذا تعددت الأهداف تعدد و النقائض ، بحيث أراد الشخص الواحد شيئين نقيضين فقد وقع فى تفكك و تمزق ، يريد بعضه شيئاً ويريد بعضه الآخر مايريد بعضه الآخر مايريد بعضه الآخر ، وليس ذلك بالنادر الحدوث ، فما أكثر مايريد الشخص أن يأكل الفطيرة وأن يظل محتفظاً بها فى آن واحد — كما يقولون — لكنها تعد حالة مرضية أن تتوزع النفس بين النقائض ، وطريق الشفاء إنما تكون فى أن يعرف المرء حقيقة نفسه ليعلم أى النقيضين يريد .

نقول إن سر الوحدة الفكرية هو فى غلبة أهداف على أهداف ، أو بعبارة أخرى هو فى تركيز الانتباه فى غايات معينة وإقصاء ما يناقضها أو ما يعوقها عن مجال النظر ، وبغير تركيز الانتباه فى هدف محدد ، يتعدس بل يستحيل ــ على الإنسان أن يختار من مختلف العناصر التى تعرض له فى حياته ما يخدم الغرض المنشود ، إذكيف أختار الوسائل إلا إذا سبقت

عندى الغاية التى أتوسل إلى بلوغها بهذا أو بذاك من العناصر التى تعرض لى فى الطريق ؟ ولا تناقض فى أن ينشد الفرد الواحد سلسلة من الغايات يأتى بعضها فى إثر بعض ، فكلما حقق إحداها جعلها وسيلة لما بعدها .

فإذا سئلنا : منى تتوافر ( للفردية ) شروطها -- سواء كانت فردية إنسان واحد أو مجموعة أناسي في أمة واحدة فريدة ـــ أجبنا بأن أهم هذه الشروط التي تجعل من الفرد فرداً هو أن يستهدف غاية معينة واحدة في الوقت الواحد ؛ فَكُسَنًّا نعني بقولنا عن كائن إنه كائن عضوى واحد ، إلا أن في سلوكه توافقاً بن الأجزاء يمكنه من أن يركز كيانه كله جملة واحدة في شيء واحد في الوقت الواحد ؛ إن الكائن العضوى وهو ينشط بعمل معنن ، لا يرى من نفسه إلا فعلا ، دون النظر إلى الأعضاء المتفرقة التي تتعاون في أداء هذا الفعل ؛ خيذ نفسك وأنت تنظر إلى شيء ما ، فأنت لا تعي عندئذ إلا فعل الرؤية ، دون أن تدرك شيئاً من العن التي ترى ، بل الكيان العضوى كله الذي هو أنت حبن تنظر لترى ؛ فليس في وعي الفاعل وهو يؤدي الفعل إلا حالة الانتباه إلى هدف مقصود ؛ وقد نستعين بعد ذلك بالتحليل العقلي لنعلم أن الانتباه الصرف هو الجانب الذاتي من مجمل المرقف ، وأن الشيء الذي نصب عليه انتباهنا هو الجانب الموضوعي ، أما لحظة الفعل فالموقف واحد ، لأن الفاعل وفعله شيء واحد .

النحط الفاعل المنتبه إلى موضوع فعله تجده قد اتخذ لجسده وضعاً يلائم الفعل المقصود ، بحيث يجعل من الجسد كله أداة واحدة ، حتى ليسهل عليك أن تنظر إلى شخص وتقول : إنه مستفرق في حالة من الروية أو من الإنصات أو من التأمل ، وذلك لأنك ترى من وضعه البدني ما يدلك على التركيز في هذا أو ذاك ، وبغير هذا التركيز يتعذر الانتقاء والاختيار لما هو في صالح الموقف الذي يكون صدئد مدار الانتباه ؛ والانتقاء أو الاختيار إنماء

يتم بجانبيه الإيجابي والسلمي في آن واحد ، فالشخص المنتني لهذا هو في الوقت نفسه مجتنب لناك ؛ فالشاخص ببصره إلى شيء يمعن فيه النظر ، تفوته روية بقية الأشياء ، والمصيخ بأذنه إلى شيء يستمع إليه ، يفوته سمع بقية الأصوات ؛ وهذا التفويت ضرورى ضرورة العنصر المختار ، وإلا فقد تختلط العناصر المواتية وغىر المواتية فيضطرب الأمر على الفاعل أضطرابآ يشل قدرته على الأداء الناجع . . . وإنه أسر للحياة عجيب أن يستجمع كل عضو من أعضاء الإدراك بقية الكائن العضوى للركزه بأجمعه فيما يبتغي ؟ إنك إذ تستغرق في سمع ، تتعطل الرؤية أو تكاد ، وإذ تستغرق في روية يتطعل السمع أو يكاد ؛ والاستغراق فى فعل معين كالاستغراق فى فكرة معينة ، كلاهما يستقطب الكيان العضوى كله بحيث لا يترك شيئاً منه إلى سواه ؛ وهل تستطيع ــ مثلا ــ أن تنوء بحمل ثقيل ثم تركز فكرك ـــ في الوقت نفسه ... في مسألة تريد حلها ؟ أو هل تستطيع أن تدقق النظر فى كتابة صغيرة الأحرف ، وأنت تجرى أو تقفز ؟ كلا إنك لا تستطيع ذلك ، لضرورة أن يتركز الكيان العضوى كله في عمل واحد في الوقت الواحد ( ما لم يكن العمل آليا لا يسترعي من صاحبه الانتباه ) .

وخلاصة القول هي أن وحدة التفكير لا تتحقق إلا بوحدة الهدف ، لأن هذا الهدف الواحد يقتضي بدوره أن نختار ما يوصل إليه وأن نجتنب ما يحول دون بلوغه ، وفي وحدانية الهدف يكون الانتباه المركز ، الذي يغيره لا تتوحد الشخصية الإنسانية في كيان عضوى واحد ، وإن في قولنا عن شخص ما إنه مشتت الانتباه مقسم الجهود لقولاً بأنه موزع النفس مفكك الأوصال مفقود الوحدة متهافت البنيان ،

وحدة التفكير هي التي تجعل من الفرد الواحد فردا ومن الأمة الواحدة أمة ، ومن العصر الواحد من عصور التاريخ عصرا ؛ فلولا أن أبناء العصر الواحد يلتقون عند مشكلات معينة يحاولون حلها ، وعند أسئلة معينــة يحاولون الإجابة عنها ، لما وجد العصر ما يمزه من سوابقه ولواحقه ، وإلا فعلى أى أساس نقول عصر اليونان الأقدمين والعصر الوسيط وعصر النهضة وعصر التنوير إذا لم يكن ذلك على أساس أمهات المسائل التي عندها اجتمعت جهود المفكرين ، فلما حُلَّت المسائل أو استُنفدت فها قدرات المفكرين ، دون أن تُحلّ ، ثم نشأت مسائل أخرى تسترعي الانتباه ، كان ذلك بمثابة زوال عصر وحلول عصر جديد ؛ إن الذي يتغير في تاريخ الفكر عصراً بعد عصر ليس هو درجة الذكاء البشرى بحيث نقول عن الأقدمن إنهم أقل ذكاء من الحاضرين ، بل الذي يتغر هو النقطة التي يتركز فيها الانتباه لكونها هي المشكلة القائمة التي تتطلب من القادرين حلا ؛ فإذا كان الأقدمون قد صرفوا انتباههم إلى العلم الرياضي حتى أنتجوا هندسة إقليدس ومنطق أرسطو ، ثم إذا كان المحدثون قد أولوا العلم الطبيعي عنايتهم حتى كشفوا عن اللرة وحطموها فبنوا الصواريخ وأخذوا في غزو الفضاء ، فإن الفرق بين الحالتين هو في موضوع الاهتمام لا في درجة القدرة الفكرية ، وموضوع الاهتمام هو بمثابة الهدف الواحد في العصر الواحد، وتركيز الانتباه فيه هو بمثابة التفكير الموحد الذي يكسب العصر لونه وطابعه ومناخه العام ؛ فليس المناخ الفكرى فى القرن السابع - عند المسلمين الأوائل – شبيها به في القرنين التاسع والعاشر ، فبينها كانت مسائل الكفر والإيمان وحق الإمامة سائدة في الحالة الأولى ، أصبحت

مسائل الفلسفة والعلم سائدة فى الحالة الثانية ؛ وليست هاتان الحالتان معا بشبيهتين من حيث اللون الثقافى الغالب بالمناخ الفكرى فى القرنين الرابع عشر والخامس عشر ، حين عشى على الثفافة الإسلامية من الضياع نتيجة لغزو التتار فى الشرق وسقوط أسبانيا فى أيدى المسيحية فى الغرب ، فما لبث اهتمام الباحثين والمفكرين أن تعلق بإنشاء الموسوعات والقواميس التى تجمع الثقافة الإسلامية وتصونها من عوامل الهدم والتخريب .

وإن عصرنا الراهن لقائم ماثل آمام أعيننا شاهداً على أن العصر إنما يتميز من سابقه بمشكلاته الخاصة التي تجتذب انتباه المفكرين ، وتجمسع جهودهم وتوحد اهتمامهم ، فيكون للعصر بهذا كله طابعه الفريد ؛ فلم يشهد التاريخ قبل هذا العصر عصراً أطل على الناس بقوته الذرية الجبارة الماردة التي إما أن تميت الإنسانية وإما أن تفتح لها أبواب حياة جديدة لا عهد للناس بمثلها من قبل ؛ ولم يشهد التاريخ قبل هذا العصر عصراً دق فيه الإنسان آبواب الفضاء بما ينطوى ذلك عليه من نتائج الله وحده أعلم بمداها ؛ لقد كان يحاضرنا فى التاريخ ونحن طلاب أستاذ صادق الحس نافذ البصيرة فقال لنا ذات يوم وهو يحاضرنا عِن رحلة كولمبس فى كشف أمريكا : إنها جاءت رحلة ذات نتائج خطيرة لم تظهر كلها بعد ، وكان بذلك يرمى إلى ما قد تغير الحضارة العلمية العملية الأمريكية من أسس الحضارة الإنسانية ؛ فإذا صدق قول كهذا على رحلة كهذه كل ما صنعته هو أن عبرت المحيط من يابس إلى يابس ، فإنه يصدق ألف ألف مرة على رحلة أخرى يخرج بها للراحلون عن نطاق الأرض كلها ليدنوا من أفلاك السهاء ؛ ونحسب كذلك أن لم يشهد التاريخ قبل هذا العصر عصراً انشق فيه الرأى على نظم الحكم كيف تكون كما انشق عليها الرأى اليوم ؛ ثم لم يشهد التاريخ قبل هذا العصر عصراً اهتز بالثورات أشكالا وألواناً ؛ فقد كانت خلافات الملوك ولا أقول الشعوب - تحل قديماً بالحروب ، وأما اليوم فالحلافات قائمة لا بين ملوك وملوك ، بل هي قائمة بين طبقة وطبقة وحضارة وحضارة ، ولملك فإنها تحل بثورات الشعوب على شتى أنواع الفوارق ؛ وهكذا وهكذا تستطيع أن تلتمس ملامح عصرنا التي ما ينفك فلاسفة العصر وأدباؤه يلتمسونها فها يكتبون ويذيعون .

٥

نريد أن نتهى من هذا كله إلى سلسلة من الحقائق يترتب بعضها على بعض : فأولى الحقائق هنا أن كل فرد فى هذا الوجود هوكثرة فى وحدة ؛ ويترتب على هذه الحقيقة حقيقة ثانية وهى أن الرباط الذى بربط الكثرة فى وحدة واحدة هو – فيا نرى – تركيز الكائن الواحد اهتامه وانتباهه فى هدف واحد ؛ وعن هذه الحقيقة الثانية ؛ تتفرع نتيجة ، هى أن الطابع المميز لأى كيان قائم بذاته هو الهدف الذى يصب عليه اهتامه وانتباهه ، يصدق هذا على الأفراد وعلى الأمم وعلى عصور التاريخ .

وفى ضوء هذا الذى ذكرناه نزداد فهما لما نردده بألسنتنا وبقلوبنا عن عقيدة وإيمان من أن الوحدة العربية صورتها وحدة الهدف ( الباب التاسع من الميثاق ) ووحدة الهدف هى وحدة التفكير ، ووحدة التفكير هى فى أن يتجه كل الانتباه وكل الاهتمام إلى المشكلات المشتركة ؛ فلن اختلفت المظروف السياسية فى أجزاء الأمة الغربية اختلافاً جعل الثورة السياسية فى جزء مختلفة عنها فى جزء آخر ، إذ ربما كانت ثورة على مستعمر هنا وثورة حردة

على حاكم مستبد من أهل البلاد نفسها هناك ، فإن الظروف الاجتماعية فى سائر أجزاء الأمة اللعربية سواء ، لذلك كانت الثورة الاجتماعية – بعد مرحلة الثورة السياسية – هدفا مشتركا ، يتطلب تفكيراً مشتركا موحداً .

إن وجود الوحدة العربية - مجرد وجود - أمر لا اختلاف عليه ، ويكنى أن الأمة العربية تملك وحدة اللغة التى تصنع وحدة الفكر والعقل ؛ ويكنى أن الأمة العربية تملك وحدة التاريخ التى تصنع وحدة الضمير والوجدان ، ويكنى أن الأمة العربية تملك وحدة الأمل التى تصنع وحدة المستقبل والمصير ، ( الميثاق )

ولكن الذى يريد التحليل والتوضيح هو تحديد المشكلة التى نجعلها مدار الفكر والعمل ، ونجعل حلها هدفنا الأخير ، وإنه لهدف يساعد على الوصول إليه و وضوح المسائل التى لا بد من تحديدها تحديداً قاطعا وملزماً في هذه المرحلة من النضال العربي ، (الميثاق)

إن ثمة موازاة بين تكوين الفرد وتكوين المجتمع ، حتى لنقول عنهما للهما جملة واحدة كتبت في الفرد بأحرف صغيرة وكتبت هي نفسها في المجتمع بأحرف كبيرة ، وإنك لتستطيع أن تفهم الفرد على غرار ما تراه في تكوين الفرد ؛ في تكوين الفرد ؛ في تكوين الفرد ؛ ويتوقف أمر الأسبقية على نوع المشكلة المعروضة ، وقديماً فهم أفلاطون في جمهوريته – معنى العدل في الفرد الواحد على ضوء فهمه لمعنى العدل في المجتمع منه في المجتمع منه في المحلاقات بين أبناء المجتمع منه في المعلاقات الداخلية الكائنة بين مقومات الفرد الواحد ؛ لكنا هنا نعكس الوضع لنفهم الجماعة على ضوء فهمنا للفرد الواحد ؛ ولكك آن تسأل نفسك ؛ الوضع لنفهم الجماعة على ضوء فهمنا للفرد الواحد ؛ ولكك آن تسأل نفسك ؛ الوضع لنفهم الجماعة على ضوء فهمنا للفرد الواحد ؛ ولكك آن تسأل نفسك ؛ الوضع لنفهم الجماعة على ضوء فهمنا للفرد الواحد ؛ ولكك آن تسأل نفسك ؛

هو ما أسلفناه للك فى تحليل مستفيض ، وهو أن الذى يجعلك كذلك وحدة المدف وما تستتبعه بالضرورة من وحدة التفكير ؟ وإذن فعلى هذا الأساس نفسه يكون الجواب على من يسأل — إذا كان هناك من يسأل — ما الذى يجعل من الأمة العربية أمة واحدة متكاملة التكوين موحدة المشخصية ؟ إذ الجواب هنا أيضاً هو : أن الذى يجعلها كذلك هو وحدة الهدف وما تستتبعه بالضروة من وحدة المتفكير .

## يمين الفكر ويساره: ما معناهما ؟

١

إنى هاهنا لكن يحمل فى يده سراجاً ، ليدخل به غرفة مظلمة ، 
تناثرت فيها الأشباء من كل صنف : أثاث وثياب ، وكتب ، وحدد 
وآلات ، فيجعل همه – أول الأمر – أن يصنف هذا المحتوى المختلط بعضه 
ببعض ، والمتداخل بعضه فى بعض ، وذلك بأن يضع الأثاث فى أماكنه ، 
ثم يجمع الثياب وحدها ، والكتب وحدها ، وكذلك العدد والآلات ، 
ليعود بعد ذلك ، إلى الثياب فيصنفها : القمصان هنا ، والمناديل هنا ؛ 
وإلى الكتب فيرتها : هنا الفلسفة ، وهنا التاريخ ؛ وهكذا ، يفعل كل ذلك 
على ضوء السراج ، ليعلم أولا – ماذا تحتوى عليه الغرفة ، قبل أن يتاح 
على ضوء السراج ، ليعلم أولا – ماذا تحتوى عليه الغرفة ، قبل أن يتاح 
له اختيار هذا دون ذاك ؛ فحسبه الآن أن يعلم ، ليجيء اختياره بعدئذ على 
بصرة وهدى .

والحق إنى لنى عجب أشد العجب ، ممن يجدون فى أنفسهم الجرأة على القذف بكلات بحملونها أضخم المعانى ، بغير أن يكونوا على بينة سولو إلى حد محدود — مما يقولون ويكتبون ؛ ألا إن الإيمان الذى لا ينبنى على وضوح العقيدة التى نومن بها ، لهو إيمان — إن صلح على الإطلاق — فلطائفة من الناس لا تربد أن تشغل أنفسها بما قد يعوق سير الحياة العملية ؛ لكن الحياة العملية ذاتها تقتضى — دائماً — أن يتمهل نفر إلى جانب الركب السائر ، ليلتى الأضواء العقلية على الأفكار نفسها التى اتخذها الركب السائر ما ليلتى الخركة ، ولماذا ؟ ليكون ذلك بمثابة النقد الذاتى ، اللى حاور الدفع والحركة ، ولماذا ؟ ليكون ذلك بمثابة النقد الذاتى ، اللى

يصحح التصورات العقلية على هدى من تفصيلات التنفيذ العملى ، وهكذا يسير الفكر والعمل رأساً إلى كتف .

و ﴿ اليمن ﴾ و ﴿ اليسار ﴾ كلمتان أراهما يستعملان على نطاق واسع ، للتفرقة بن الأفكار والمواقف والأشخاص : فهذه الفكرة من اليمن ، وتلك من اليسار ؛ وكذلك هذا الموقف وذلك ؛ وهذا الرجل وذاك ؛ ولقد تساءلت ــ مخلصاً لنفسي السؤال والبحث عن الجواب ــ ماذا يا ترى عساها أن تكون تلك الصفات التي ــ إذا ما توافرت في شخص ــ أدخلته في زمرة اليمن أو في زمرة اليسار ؟ ولما حاولت الإجابة ، وجدت الأمر أعقد من أن تجيء إجابة سريعة أطمئن إلى صوابها ؛ ذلك لأنه لوكانت التفرقة مقصورة على يمين في ناحية ، ويسار في ناحية ، لما كان للتقسيم مغزى عند من تعنيه الآثار الفعلية للأفكار النظرية ؛ لكنني ألاحظ أن ثمة صفتين أخريين - على الأقل - تلحقان باليمين على أقلام الكاتبين ، كما تلحق النتيجة بمقدمتها ، وأن ضدسما كذلك يلحقان باليسار ؛ فإذا هم وضعوا رجلاً في زمرة اليمين ، وصفوه فى الوقت نفسه بالرجعية وباللاعلمية فى وجهة النظر ؛ لأن اليسار وحده ــ هكذا ألاحظ في الاستعال الجاري ــ هو التقدمي وهو العلمي ؛ وإذا كان هذا هكذا ، فليس الأمر من قلة الشأن بحيث نتركه يمضى بغبر تحديد

وأول ما قد ورد على ذهنى عند محاولة النظر إلى هذه التفرقة بين يمين الفكر ويساره ، هو أن سألت نفسى : ترى هل يتخارج هذان القسمان تخارجا تاماً ، كما يتخارج الذهب والنحاس ، فلا يكون الذهب نحاساً ولا النحاس ذهباً ، أو هما متداخلان ، كما يتداخل الشعر والموسيق فى شيء واحد بعينه سهو الأغنية سعراً إذا شئت ، وأن تعدها موسيقي إذا شئت لأنها شعر وموسيقي فى آن واحد ؟ ذلك أنه يقال س فيا يقال عن أوجه الاختلاف بين العلم والفلسفة ، عند من يمايزون بينهما فى الأسس س

أن قسمة الأنواع في العلم متخارجة ، على حين أن قسمها في الفلسفة متداخلة ؛ في العلم إذا قلت عن شيء إنه أوكسچين لم يعد يجوز لك أن تقول عنه في الوقت نفسه إنه هيدروچين ، لاختلاف الحصائص المميزة بين هدا وذاك ، اختلافاً يفصل أحدهما عن الآخر فصلا تاماً ؛ وأما في الفلسفة ، فإذا قلت عن شيء إنه موجود ، فقد يجوز لك أن تقول عنه في الوقت نفسه إنه معدوم ، لأن الوجود والعسدم يتداخلان في حالات تجمع بيهما في آن واحد ، هي حالات و الصرورة و والتغير ، بحيث يكون الكائن الواحد المتغير موجوداً ومعدوماً معالم . . وأعود فأقول إن أول ما قد ورد على ذهني عند محاولة النظر في هذه التفرقة بين يمن الفكر ويساره ، هو أن سأات نفسي : ترى هل يجعلون هذا التقسيم على أساس و علمي و يفصل اليمن عن نفسي : ترى هل يجعلون هذا التقسيم على أساس و علمي و يفصل اليمن عن الفكر اليميني أن يتصف كذلك ببعض صفات الفكر اليميني أن يتصف كذلك ببعض صفات الفكر اليسارى ، أو هم يجعلونه تقسيا على أساس و فلسني و يجيز أن يجتمع الضدان معا في كائن واحد ؟

وإنما اهتممت بهذا السؤال فى بدء الحديث ، لأن قسمة الفكر إلى يمين ويسار مرتبطة فى الأذهان ارتباطاً وثيقاً بموقفين متضادين فى مجال الاقتصاد والاجتماع ، فالاقتصاد الاشتراكى من جهة ، والاقتصاد الرأسمالى من جهة أخرى ، بما يتبع هذا التقسيم من تصورين مختلفين للعلاقة بين الفرد والمجتمع ، الأول يسار والثانى يمين على سبيل الاصطلاح المتفق عليه ، وإلى هنا تكون القسمة مفهومة فى المجال الاقتصادى والاجتماعى ، لكن سؤالنا هنا هو : هل تمتد هذه التفرقة عينها إلى سائر جوانب الحياة الفكرية ، بحيث تشمل الفلسفة والعلم والأدب والفن ؟ وهل تكون هذه التفرقة عندئذ واضحة المعالم وضوحها فى مجال الفكر الاقتصادى والاجتماعى ؟ ألدينا من معرفة المعالم وضوحها فى مجال الفكر الاقتصادى والاجتماعى ؟ ألدينا من معرفة المعالم ولمورة لليمين واليسار فى نواحى الفكر ، ما يجعلنا ننظر فى فلسفة

ابن رشد وفلسفة الغزالى ــ وهما كما نعلم متعارضان ــ فنقول أسهما فى اليمن وآبهما في اليسار ؟ وما يجعلنا ننظر في فن العارة بمسجد ابن طوّلون ، وفي هذا الفن في مسجد السلطان حسن \_ وهما متباينان \_ فنقول أي الفنين يمين وأسما يسار ؟ هل يعد زهر شاعراً تقدمياً لأن شعره هادف ، ويعد ذو الرمة شاعراً رجعياً لأنه معنى بتصوير ما يشاهده تصويراً لا مهدف من وراثه إلى شيء غبر جمال الصورة . . . إنني لأعلم أيقن العلم بأن جماعة ستقرأ هذه التساولات ليأخذها الضحك الساخر من هسدا الكاتب الجاهل ، الذي لا يحسن أن يلتى الأسئلة في مواضعها ، أو ليأخذها الضيق من هذا المفكر و الشكلي ، ــ فهنالك من النقاد من لا يفترون عن رمبي بهذه الصفة على أنها أشنع ما يعاب به مفكر ــ الذى بهتم بالشكل الصورى للمسائل دون مضمونها الحي ؛ وليغفر لي الله وليغفر لهم ؛ فدأبي هو التماس الوضوح ، والوضوح قد يقتضي تعرية الأشكال؛ عما يهمها ، ودأمهم هو أسلوب الخطابة الموثرة ، حتى لو بنبت هذه الخطابة على غير معنى مفهوم ، تتغير له حياة الناس من ملبس ومأكل ؟ . . . نعم قد تثير هذه التساوالات ضحك من لا يؤرقهم غموض المعانى ، وقد يقولون : لقد ذكرت لنا يا رجل أناساً ممن لا يطوف ببالنا أن ندخلهم فى تقسماتنا ، لأننا نوجه أنظارنا نحو المعاصرين دون الغابزين ، بل لعل الالتفات إلى الغابرين بكل ما قد تراكم عليهم من غبار أصبحوا من أجله غابرين ، هو في حد ذاته د رجعیة ، لا نرضاها ؛ لكنني أستطیع أن ألتى الأسئلة نفسها بالنسبة إلى رجال الثقافة المعاصرين ، فأجدنى فى الحيرة نفسها : هل كان محمد عبده في و رسالة التوحيد ، و لطني السيد في و المقالات ، ، وطه حسن في و الآيام ۽ والعقاد في و ساره ۽ وتوفيق الحکيم في و أهل الکهف ۽ من اليمن أو من اليسار ؟ ماذا عن فن محمود سعيد في لوحاته ومختار في تماثيله ، هل كانا إلى يمن أو إلى يسار؟ . . . أسئلة أطرحها ــ أمام نفسي

وأمام القراء ــ استثارة في نفسي وفي أنفسهم للرغبة في تحديد هذين المقهومين الخطيرين ، لأنتقل إلى شيء من التفصيل .

#### 4

وأبدأ بالفلسفة فأقول إنها ــ كما هو معلوم عند دارسها ــ تتخذ إحدى وجهتن رئيسيتن ( لكل منهما تقسيات وفروع ) ، إحداهما ، مثالية ، والأخرى ( تجريبية ) ؛ وأساس القسمة هو تحديد العلاقة بين الإنسان العارف والشيء المعروف ، فهل بعرف الإنسان حقيقة العالم بفكره المحض ، أو أن الحواس من بصر وسمسع وغيرهما ضرورية في توصيله إلى تلك المعرفة ؟ أما المثاليون فيقولون إن الفكر البحت وحده كاف لإدراك الحقي ، وأما التجريبيون فلا يرون كيف يتم إدراك بغير الحواس أولا ، إن فم يكن أولا وأخبراً معاً ؛ وواضح أنك إذا أخذت بوجهة النظر الأولى ، تحولت الحقائق كُلها عندك إلى و أفكار ، ، وإذا أخذت بوجهة النظر الثانية ، تحولت تلك الحقائق إلى ﴿ أجسام مادية ؛ لأن هذه الأجسام وحدها هي التي يمكن أن تدرك بالحواس . لكنك لا تكاد تأخذ بإحدى وجهتي النظر هاتين ، حتى تطبق عليك حلقاتها حلقة وراء حلقة ، لأنها جميعاً نتائج يلزم بعضها عن بعض ؛ فلو أخدت بوجهة النظر المثالية ، كان حمّا عليك أن تأخذ بواحدية الكون ، لأنه إذا كانت الكائنات كلها هي و أفكار ، في رأسك عنها ، ثم إذا كانت هذه الأفكار ، حن نضم بعضها إلى بعض ، تكون فيها بينها بناء متسقاً موصول الأجزاء (ولا بله أن يكون الأمركذلك ، لأنه لو رفضت فكرة من الأفكار أن تتسق مع سواها ، كان معنى ذلك أن هنالك فكرتين متناقضتين عن شيء واحد ، كأن نقول عن شكل هندسي ما إنه مربع ومثلث معاً ، وهو محال ، إذن فالوجود ، واحد ، وإن تعددت أجزارُه ، لأن ذلك بكون كما تتعدد الأجزاء في الكيان العضوى الواحد ؛ وأما لو أخذت بوجهة النظر التجريبية فإنه يجوز لك عندئذ أن ترى العالم كثرة ، لا يتحتم أن يكون بينها رباط يوحدها ؛ إذ من أين يأتى الرباط ، وأنت لا تدرى عن العالم إلا إدراكات حسية كثيرة تجيئك من حواس مختلفة : فهذه رؤية بالعين لشكل أو لون ، وذلك سمع بالآذن وهكذا .

فكونك موحداً للعالم أو معدداً ، نتيجة تلزم عن انحتيارك الأول لطبيعة و المعرفة ، أهي عملية عقلية بحت ، أم هي عملية تبدأ بانفعال الحواس ( والحواس أجزاء من مادة البدن ) ؟ لكن الأمر لا يقف بك عند هذا الحد ، بل إنه سرعان ما ينقلك إلى وضع الفرد الإنساني بالنسبة إلى المجموع ؛ فالتوحيد عند المثاليين يقتضيهم أن يجعلوا الفرد خاضعاً للمجموع خضوع العضو الواحد في جسم الإنسان للكيان العضوى في مجموعه ؛ وعندئل لا يكون الفرد حراً في اختيار موضعه من التخطيط الفكرى العام ، الذي يشمله ويشمل معه سواه – ولك أن تراجع مثلا جمهورية أفلاطون ، لترى كيف يخضع الأفراد لما يخططه العقل – وأما التعدد عند التجريبيين فن شأنه كيف يخضع الأفراد لما يخططه العقل – وأما التعدد عند التجريبيين فن شأنه أن يودى بأنصاره إلى القول بحرية الفرد الواحد مستقلا عن غيره ، لأن يودى بأنصاره إلى القول بحرية الفرد الواحد مستقلا عن غيره ، لأن تعاقدوا معاً على العيش في حياة مشتركة .

هكذا تتسلسل النتائج عند هؤلاء وأولتك ، ونحن نسأل - مخلصين - أيهما يمين وأمهما يسار ؟ أنجعل الفلسفة المثالية - بكل تفريعاتها - يميناً ، والفلسفة التجريبية - بكل تفريعاتها كذلك - يساراً ؟ إننا إذا تحدثنا بلغة السياسة فنظرنا إلى غربى أوروبا وأمريكا على أنه هو اليمين ، وإلى الروسيا والصين وما يتبعهما على أنه هو اليسار ، أخلتنا الحيرة ، لأن الفلسفة عند الفريق الأول ليست كلها مثالية موحدة ( يكسر الحاء ) ولأنها عند الفريق الثانى ليست كلها تجريبية معددة ( بكسر الدال الأولى ) ؛ فعند الأولىن : براجاتية ، وواقعية ، وتجريبية علمية ( الوضعية الأولى ) ؛ فعند الأولىن : براجاتية ، وواقعية ، وتجريبية علمية ( الوضعية

المنطقية ) ، ووجودية ، وكانتية جديدة ، وظاهراتية . . . وليست هذه كلها فلسفات مثالية ، ولا هي كلها توحد الحقيقة الكونية في بناء واحد متسق مترابط الأجزاء ؛ وعند الفريق الثاني مادية جدلية ، فهى مع التجريبين من حيث هي فلسفة ( مادية ) ، وهي مع المثاليين في توحيدهم للحقيقة ، من حيث هي فلسفة ( جدلية ) (لأن هذه الصفة فها تربط المراحل بعضها بيعض ربطاً يجعل الحقيقة تياراً واحداً متصلا آخره بأوله )

أم نعكس الموقف فنعد الفلسفة المثالية يساراً ، والتجريبية يميناً ؟ إننا لو فعلنا لما نجونا من الحيرة نفسها وهي أننا ستجد في اليمين السياسي بعض اليسار الفكرى ، وفي اليسار السياسي بعض اليمن .

وأخلص من هذا كله إلى نتيجة أراها محتومة حتماً . وهي أن ليس هنالك فواصل فارقة ــ في ميدان الفلسفة ــ بن يمن ويسار .

### ٣

أما أن يكون في و العلم ، يمن ويسار ، فذلك ما لست أعتقد أنه يطوف لأحد ببال . وإلا لكانت لفظة و العلم ، هذه لعبة يلعب بها اللاعبون كيفا أرادوا دون أن يكون لها شيء من التحديد الرادع ؛ وهل يطوف ببالك — حين أتقدم إليك بقانون علمي يحدد مسار الضوء أو الصوت ، أو يبين لك تركيب الماء أو الهواء — أن تسأل : ترى هل هو من قوانين اليمن أو من قوانين اليسار ؟ . . . لا إن ذلك ليمتنع على العقل أن يسأله ، بل إنه ليمتنع على العقل أن يسأله ، بل إنه ليمتنع على العقل أن يسأله ، بل إنه ليمتنع على العقب مثلا ) لأنه بلقانون العلمي المعروض خاصاً بالإنسان (كقوانين علم النفس مثلا) لأنه إذا ثبت بالتجربة في أي جزء من أجزاء الأرض أن ذكاء الإنسان يمكن قياسه على النحو الفلاني ، أو أن العادات السلوكية يمكن أن تتكون بالطربقة قياسه على النحو الفلاني ، أو أن العادات السلوكية يمكن أن تتكون بالطربقة قياسه على النحو الفلاني ، أو أن العادات السلوكية يمكن أن تتكون بالطربقة

الفلانية ، فذلك إنما يثبث على الإنسان في كل جزء آخر من أجزاء الأرض يسكنه إنسان .

أحسب ألا خلاف على ذلك ، ولكن الحلاف قد يبدأ حين نترك « العلم » إلى « فلسفة العلم » ، وهنا قد يسأل القارى : وما العلم وما فلسفته ؟ فأجيبه جواياً شديد الاختصار ، بقولى إن فلسفة العلم محاولة ، لتفسير ، العلم - لا لتغييره ولا لإضافة شيء إليه أو حذف شيء منه ـ بل ا لتفسيره ا برد قوانينه إلى الأصول الجنرية التي عنها انبثقت ؛ فقد يقول قائل ــ مثلاـــ إن قوانين العلم تصف العالم كما هو واقع ، وقد يرد عليه آخر بقوله : كلا ، لأن ما هو واقع فيه خشونة وتغير ، على -صِن أن القوانين العلمية مصقولة في صيغ رياضية ثابتة ، وإذن فالقانون العلمي على هذا الاعتبار يكون بمثابة الصورة الذهنية الكاملة ، التي تصور ما « يمكن ، لحالات الواقع أن تصل إليه ــ افتراضاً لا حدوثاً فعلياً ؛ وقد يقول قائل وهو يفحص قوانين العلم وما تدل عليه : إنني أستنتج منها أن يكون العالم الطبيعي مكوناً من أجزاء كثيرة ، ويسر نحو غاية مرسومة مدبرة ، وهكذا ، وهكذا . . . كل ذلك دون أن يتأثر صرح العلم نفسه بتغير أو بزيادة ونقصان ؟ إن العلماء فى معاملهم لا ينتظرون حتى يتقرر لهم إذا كانوا يصفون الواقع الفعلى كما يقع ، أو يصوغون صياغات فيها اكبال يبلغ بالواقع الحادث حد الكمال الصورى ؛ بل هم ماضون في علمهم على ما يقتضيه منهج البحث العلمي ، بغض النظر عما يقوله علهم « المتفرجون ، من فلاسفة العلم .

هده حقيقة هامة أنبه إليها الأذهان ، ليتضح للقراء ما نحن بصدد توضيحه للم ، وهو أن العلم نفسه لا يتغير بتغير الآراء في فلسفته ؛ ففلسفته ... كما قلنا ــ و تفسير و ، والتفسير لا يغير من و النص ، شيئاً ، إذا جاز هذا التشبيه ، وعلى ذلك فافرض أن فيلسوفين قد اختلفا في تفسير العلم ، وافرض أيضاً أننا قلنا على أحد التفسيرين إنه تفسير و يميني ، وعن الآخر إنه

تفسير ويسارى ، فما جدوى ذلك ، وماذا عسى أن يحدثه من أثر فى خبر الجاهبر ؟ هل يزيد هذا الجنر رغيفاً أو ينقص رغيفاً إذا نحن فسرنا العلم عا يفسره به المثاليون أو بما يفسره به التجريبيون من الفلاسفة ؟ كلا ، وإنما الذى يزيد من أرغفة الجنز أو ينقص منها ، هو و العلم ، تفسه ، لا الطريقة التي نفسره بها ؛ إن فلاسفة العلم الطبيعي فى اليمن الأمريكي قد يفسرونه على نحو ، وفلاسفته في اليسار الروسي قد يفسرونه على نحو آخر ، لكن على أولئك ولا هؤلاء ، يقدمون شيئاً من صواريخ الفضاء في اليمين تارة وفي اليسار أخرى .

أتسألى: وماذا تكون الغاية من و فلسفة العلم و إذن؟ إنهى أجيبك بأن الغاية هنا هى نفسها الغاية عند كل محاولة للفهم والتوضيح ، فهى تزيد الإنسان تمكناً بما يعرفه ، وليس الفرق كبيراً بين أن أختلف مع زميلي فى و التفسير و الفلسفي لقوانين العلم ، وأن يختلف ناقد أدبى مع زميله فى و تفسير و مسرحية للحكم ، أهى ترتكز على أزلية الزمن وأبديته أم لا ترتكز على شيء من ذلك ؟ . . . اختلاف ينشب بين التقاد فى مستواهم الفكرى ، دون أن يزيد العمل الأدبى بذلك الاختلاف سطراً أو ينقص سطراً .

إن سوالنا الأساسي المطروح للبحث هو : إذا كان التمايز الاصطلاحي بمن ما هو يمين وما هو يسار واضحاً في مجال الاقتصاد والاجتماع ، فهل لهذا التمايز نفسه امتداد في الفلسفة والعلم والأدب والفن ؟ ولقد بحثنا في مجال الفلسفة فلم نجد حداً فاصلا ، وبحثنا في مجال العلم ، فقضينا بادئ ذي بدء باستحالة أن يكون هنالك حد فاصل بين علم يميني وعلم يسارى ، ورجحنا أن تكون التفرقة في هذا الحجال منصبة على ما يسمونه بفلسفة العلم ، لكننا رأينا أنه حتى على هذا الفرض ، فليس هو بالاختلاف الذي يقيم من الحياة العلمية نفسها شيئاً قاعداً ، أو يقعد منها شيئاً قائماً .

هنالك أساس آخر يتخذه بعض الكاتبين للتفرقة بين يمين الفكر ويساره ، لكنه في الحقيقة أوهى من أن نقف حياله موقفاً جاداً ، وذلك هو و علمية ، التفكر ؛ فلن كان و العلم ، نفسه مشتركاً بن اليمين واليسار ، فإن استخدام والنظرة العلمية ، عند التفكير في ميادين الإصلاح الاجتماعي وغير ها من جوانب الحياة العملية ، أمر يختص به ـ عند هوالاء الكاتبين ــ آمصاب اليسار دون أصحاب اليمين ؛ وهو قول ـ في رأينا ـ عجب من العجب ؛ فما هي أهم الصفات التي تجعل من نظرة الإنسان إلى شتون الحياة نظرة علمية ، لا نظرة تقوم على محض العاطفة والوجدان ؟ في ظنى أنها صفات كثيرة ينبغي أن تتوافر في الفكرة لكي تكون ( علمية » إلا أن أهمها - فيها له صلة بالحديث الراهن - هو « إمكان التطبيق » ، فالفكرة علمية إذا كانت تحمل في صلبها طريقة تطبيقها وتحقيقها على أرض الواقع ، وهي حلم من الأحلام إذا لم يكن ذلك التطبيق والتحقيق ممكناً ؛ ولهذا كانت هذه ١ العلمية ۽ هي محلك التفرقة بين يسار ويسار ، لابين يسار ويمين ، وذلك لآن الحلم الاشتراكي طالما رارد قادة الفكر الإنساني منذ أقدم القدم ، لكنه كان طوال القرون السالفة أقرب إلى « الحلم ، بحلم به صاحبه حين يتمنى لبني الإنسان حياة عادلة شريفة ، وقد اصطلح على تسمية هذه الأحلام بالطوباويات (يوتوبيا) التي معناها الحرق وبلاد لا وجود لها على أرض الواقع ؛ فلما جاء اشتراكيو عصرنا الجاضر ، نفضوا أيدهم من أمثال هذه الأحلام التي إن جاءت تسلية لقارئها ، فهي لا تنفع الضعفاء والمعوزين كثيراً ولا قليلا ، وراح هؤلاء الاشتراكيون يفكرون على أساس ﴿ علمي ﴾ 

العلمية ، نميز اشتراكيو اليوم عن اشتراكي الأمس ، لكنهم بهذه
 العلمية ، وحدها لم يتميزوا عن أعتى النظم الرأسمالية التي كانت قائمة
 مطبقة ، ومعنى قيامها فعلا و تطبيقها فعلا هو أنها كانت منبنية على أسس
 قابلة للتنفيذ ، أى أنها أسس « علمية » بهذا المعنى الذى نبسطه .

وألحص الفائت فى جملة واحدة قبل أن أستأنف المسير ؛ إننا حين نفرق بين يمين ويسار ، فإننا قد نصطلح عل أن تكون هذه التفرقة قائمة على أساس الحياة الاقتصادية والاجتماعية من حيث مضمونها ، ولكنا ما زلنا نطرح السؤال : هل لهذه التفرقة امتسداد فى نواحى الفكر الأخرى من فلسفة وعلم وأدب وفن ؟ وإذا كان ذلك كذلك فاذا يكون أساس التفرقة ؟

٥

آما الفن والأدب فلعلهما أن يكونا مجالا خصباً لاختلاف النظر بين عبن ويسار ، وذلك لأنه إذا كان العلم هو العلم بغض النظر عن أشخاص منتجيه ، فالعلاقة وثبقة في الفن والأدب بين الآثار ومنتجها ، فلم ينتج قصة والآخوة كارامازوف ، إلا دستويفسكي ، وقصة والحرب والسلام ، إلا تولستوى ، وقصيدة والأرض اليباب ، إلا إليوت ، و والآناشيد ، إلا إزراباوند ، وهكذا ؛ إن أستاذ الكيمياء في جامعة القاهرة قد يصل إلى النتائج نفسها التي وصل إليها أستاذ الكيمياء في جامعة لندن أو هارفارد أو موسكو ، لكن شخصاً واحداً فقط هو الذي أنتج أو سوف ينتج مسرحية ويا طالع الشجرة ، وذلك هو توفيق الحكيم ؛ وإذا كانت الصلة وثبقة العرى إلى كل هذا الحد بين الفن والفنان ، وبين الأدب والأدبب ،

غإن سوالنا عن العلاقة بين اليمين واليسار في الفن والأدب يزداد أهمية ، لأنه يجوز أن يصاغ على هذا النحو : إن الأديب أو الفنان ما دام شخصاً بعينه متفرداً متميزاً ، ثم ما دام هذا الشخص المعين لا بد أن يكون ذا نظرة معينة في دنيا الاقتصاد والاجتماع ، تجعله اشتر اكياً أو غير اشتراكي ، أي تجعله حبيب الاصطلاح الجاري ... من أهل اليسار أو من أهل اليمين ، فهل يتحتم بناء على ذلك أن يجيء أدبه أو فنه مصطبعاً بما يدل على وجهة نظره الاقتصادية والاجتماعية ؟ إن الأمر هنا مختلف عنه في حالة العلم والعالم ، لأنك لا تستنتج شخصية العالم من علمه ، وأما في الفن والأدب ، فالمفروض أن تكون ثمة رابطة بين صاحب الأثر وأثره بحيث نستطيع أن نستنتج شخصه من أثره .

أحسب أن الطريق تتضع أمامنا معالمه إذا نحن حللنا الفن والأدب إلى شكل ومضمون — كما قد اعتاد رجال النقد أن يحلوهما \_ لأننا لا نكاد تفصل بين الشكل الفنى أو الأدبى ومضمونه ، حتى ندرك على الفور ألا علاقة بين الشكل من جهة وكون الفنان والأدبب يساريبا أو يمينيا فى الاقتصاد والاجتماع من جهة أخرى ؛ فللشاعر أن يختار أى القوالب شاء ، وللمسرحى أو القصاص أن يختار الطريقة التى يبنى عليها مسرحيته أو قصته ، دون أن يكون لذلك أدنى علاقة بمذهبه فى الاقتصاد والاجتماع ؛ وإذن يكون الفرق يكون لذلك أدنى علاقة بمذهبه فى الاقتصاد والاجتماع ؛ وإذن يكون الفرق كله كامناً فى المضمون الذى يسوقه الفنان أو الأدبب فى إنتاجه ، فالشاعر العمودى قد يكون اشتراكياً أو غير اشتراكى ، وكذلك الشاعر غير العمودى قد يكون هذا أو ذاك . بحسب ما نستشفه من ميوله ونزعاته فى مضمون القصيدة ؛ وكذلك قل فى القصة والمسرحية ؛ غير أن الفن فى مضمون القصيدة ؛ وكذلك قل فى القصة والمسرحية ؛ غير أن الفن المشكيلي هو الذى يحتاج إلى شيء من الروية قبل الوصول إلى حكم صحيح ؛

فإذا صح هذا ، انتهينا إلى ما يحدد معنى اليمين ومعنى اليسار فى الفكر ، وفى الأدب والفن ، إذ جعانا التفرقة منصبة على مذاهب الاقتصاد والاجتماع . ثم على مضمون الفن التشكيلي وشكله معاً عند من يطالبون الفنان بأن يحمل فنه رسالة فى الاقتصاد والاجتماع ، وأما عند غيرهم ، فيجوز الفنان التشكيلي أن يكون يسارياً فى اقتصاده واجتماعه ، دون أن يتأثر فنه بذلك لا شكلا ولا مضموناً ، وأما ما عدا ذلك من وعلم ، و وعلمية ، و وفلسفة ، تجعل التشاط التحليلي مدارها ، فلست أراه مما يتغير بين يسار ويمين .

على أننى أتصور تشكيلات من الفكر كثيرة ، كلها جائز الحدوث ، فأتصور أن يكون الرجل اشتراكياً فى نظرته الاقتصادية والاجتماعية ، فردانيا فى أدبه وفنه ، مثالياً أو تجريبياً فى فلسفته ، إذ ماذا يمنع أن يكون المواطن الواحد اشتراكياً فى نظرته الأولى ، ثم يحدث أن يكون شاعراً ينظم القصيد

\_أو لا ينظمه — في الحياة والموت ، في الزوال والحلود ، في حياة الملائكة أو حياة الشياطين ؟ أو أن يكون المواطن اشتراكياً في نظرته الأولى ، ثم يحدث أن يكون مصوراً تجريدياً أو سيريالياً أو تكعيبياً أو ما شئت أن يكون ؟ هل هناك من تناقض في أن أصحو مع الناس مشاركاً إياهم في زراعة وصناعة ، وفي إنتاج وتوزيع ، ثم أنفرد وحدى في حلم أشطح به مع خيال مبدع خلاق ؟ . . . تشكيلات من الحياة الفكرية تجعلنا نتردد مرتين قبل أن نطلق الأحكام في الناس إطلاقاً لا حيطة فيه ولا تحفظ .

# رجل الفكر ومشكلات الحياة

١

هنالك نفر من الشباب العكاتب ، لا يعجهم العجب ولا الصوم في رجب ، إلا أن تكتب لهم على نحو ما يكتبون ، وأن تذهب معهم في مذاهب الفكركما يذهبون ؛ ولست أدرى كيف تصطدم الفكرة بالفكرة ليولد الصدام فكرة أعلى وأكمل ، إذا لم تختلف في الرأى وجهات النظر ؟ إن كل ما يطالب به الكاتب هو أن يكون مخلصا لنفسه أمينا على فكرته ، وقصاراه أن يبسط الفكرة بكل ما وسعه من وضوح وإيضاح وفهم وإفهام، ولاعليه بعد ذلك أن تقع الفكرة من قارئها موقع القبول، بل لا على هذا القارئ نفسه إذا هو لم يقرأ ما يتفق مع هواه ، وإلا لما أحدثت القراءة \* نفسه حواراً داخليا وفاعلية منتجة ، شريطة ألايكون مصدر الاختلاف بن الكاتب والقارئ اختلافاً في معانى الألفاظ التي يستخدمانها ، لأنه لو حدث ذلك لكان أحدهما في واد والآخر في واد ، لا يلتقيان ولا يتصادمان ، إذا قال أولها : هذا ثور ، أجابه الثانى : إذن فاحلبوه 1 لأن الثور عنده يعنى البقرة ، فلا المتكلم الأول قد أفهم ولا السامع قد فهم عنه ؛ أما أن يتفق المتحدثان ــ أو الكاتب وقارئه ــ على أن اللفظة الفلانية تعنى كذا وكذا ثمن العناصر التي تدخل في مكونات الشي الذي جاءت تلك اللفظة لتسميه ، ثم أن يختلفا بعدئذ على الحكم اللبي ينتهيان إليه بالنسبة إلى ذلك الشيء المطروح أمامهما للبحث والنظر، فليس في مثل هذا الاختلاف بأس ولا ضرر ، بل إن فيه لخيراً ونماء ، لأنه اختلاف قمن \_ مع المحاورة والجدل \_ أن يجمع المختلفين على رأى مشترك .

إنى لو سئلت : ماذا ترى من الفوارق التي تمنز كاتب اليوم من كاتب الأمس ؟ بلحاءتني الإجابة مسرعة بأن أول ما يمزهما من فوارق هو أن كاتب اليوم ألصق من زميله بالخيرة الحية ، كأنما هو قد وضع أصابعه على عروق الحياة ليتحسس نبضها ، ولا عجب أن رأينا كاتب اليوم يلجأ إلى القوالب الأدبية التي من شأنها أن تجسد الحياة بشخوصها الناطقة المتحركة ، وأعنى القصة والمسرحية ، على حين أن كاتب الأمس كاد يقصر نفسه على « المقالة ؛ لأن بضاعته التي يعرضها « أفكار ، على شيء من التجريد قليل أو كثير ، وكل ما تتطلبه الأفكار من باسطها هو أن يتناولها بالتحليل والتوليد حيى ينكشف مضمونها وفحواها ؛ فلنن رأى كاتب اليوم نفسه مضطراً إلى الخوض في مواكب الناس الأحياء لبرى. ويسمع ويحس ويتأثر ثم يخلو إلى نفسه ساعة ليصور ما قد رأى وسمع وأحس، فإن كاتب الأمس كان في مستطاعه ألا يبرح غرفة مكتبه، مراجعه على رفوفها ، والمصباح أمامه ، فيأخد في القراءة والمراجعة ؛ حتى إذا ما وقع على شيء يستحق أن يعرض على الناس ، كانت له القامرة على عرضه في مقالة يكتبها أو سلسلة مقالات تستوعب المرضوع إذا اتسعت رقعته وتباعدت أطرافه .

فإذا قلنا عن رجل اليوم إنه «كاتب » بالمعنى الأدبى الخالص لهذه الكلمة ، كان الصواب أن نقول عن رجل الأمس إنه «قارئ » ١٠ دامت كتابته عرضا لمادة قرأها وأراد لغيره أن يقرأها معه .

لكن هذه التفرقة لاتنصب إلا على أديب القصة والمسرحية من جهة ، وكاتب المقالات التحليلية العقلية من جهة أخرى ، على أساس أن الأول له السيادة اليوم ، والثانى كانت له السيادة أمس ؛ فهاهنا يجوز القول عن أديب اليوم إنه — في المحل الأول سه ينصت إلى أحاديث اللهار واللهوار والمصنع والطريق ، في الوقت الذي كان فيه كاتب الأمس يرجع إلى الكتاب

والندوة وقاعة الدرس وعزلة التأمل ، كما يجوز كذلك أن نقول عن أديب اليوم إنه يمس ومشكلات الحياة ، في حضورها المباشر ، لأنها مشكلات عملية تجرى من حولنا يوما بعد يوم وساعة إثر ساعة ، وعن كاتب الأمس إنه كان يتعرض لمشكلات فكرية بجردة بعدت صلبها المباشرة عن واقع الحياة الجارية ؛ بل إن رواد الأدب القصصي والمسرحي في جيلنا الماضي – وهم أنفسهم الذين ما تزال لهم الريادة في القصة وفي المسرحية بين أدباء اليوم – كانوا بالأمس يكتبون القصة أو المسرحية فيا لم يكن يتصل بالحياة الجارية من قريب ، ثم أصبحوا اليوم يكتبون وفي أذهانهم مشكلات الحياة اليومية كما تلمسها الأصابع وتبصرها العيون .

لكن هل يعنى هذاكله أن يوم الناس هذا قد خلا من كاتب المقالة العقلية التحليلية التي تتناول موضوعاتها تناولا مجردا ، يعمم القول ولا يخصصه ، ويبعد بالتجريد وبالتعميم عن المشكلات الحبة كما تقع في للنزل والمصنع والطريق ؟ كلا بل مثل هذا الكاتب موجود - كما كان موجودا بالأمس - لأن وجوده محتوم بحكم وجود و الأفكار ، التي تريد التحليل والتوضيح .

والخلاصة التي نريد أن نكتها بالأحرف البارزة لتظهر للأعمى وللأعشى وللمبصر على حد سواء - قبل أن نمضى في الحديث - هي اختلاف طريقتين في تناول المشكلات: طريقة والأديب، وطريقة والمفكر، نبرغم أن الأدب الحالص قد يجسد فكراً في ثناياه، وأن الفكر قد يصاغ في عبارة لها جمال الأدب وخصائصه، إلا أننا إذا ما تطرفنا هنا وهناك لنمز بين الطرفين رأينا أنه حتى لو جعل كل منهما و مشكلات الحياة، المباشرة موضوعا له، لكان لكل منهما طريقته الحاصة

فالأدب تجسيد لما يجرده الفكر ، والفكر تجريد لما يجسده الأدب على أن الأدب والفكر كليهما إذ يجيئان على مستوى رفيع لل يجعلان من ومشكلات الحياة المباشرة ، ، موضوعاً لها ، لأن ذلك متروك للصحافة ولأصياب التخصصات العلمية ؛ فأما الأدب فيعالج تلك المشكلات بطرائقه الرامزة الخفية ، وأما الفكر فيعالجها بالتحليل والتعليل اللذين من شأنهما أن بطرا عن أرض الواقع المباشر إلى سماء التجريد .

4

لكن هناك نفراً من الشباب الكاتب ، لا يعجهم العجب ولا الصوم في رجب، لأنهم في اللحظة نفسها التي يكرسون أنفسهم فها وللفكر المجرد، يسوقونه في مقالات قصيرة أو طويلة ، ويضطرون ـــ شأنهم في ذلك شأن عباد الله المفكرين ــ أن يعلوا عن تفصيلات المشكلات كما هي واقعة ، أُدُّولَ إِنَّهُم فَى تَلْكُ اللَّحْظَةُ نَفْسُهَا ، يُوجِهُونَ اللَّوْمُ لَغَيْرُهُمْ مَنْ رَجَالَ الفكر ، على تقصيرهم فى تناول « مشكلات الحياة » ؛ وهل تكون للكاتب قيمة إلا بمقدار ما يواجه بفكره تلك المشكلات ؟ هكذا يقول شبابنا الكاتب الغاضب ، ولست على يقين من أنهم إذ يقولون ذلك قد وقفوا لحظة ليسألوا أنفسهم : إلى أية صورة تثول مشكلات الحياة عندما تصبح موضوعات للنظر عند رجل الفكر ؟ إذ يجوز أن تبعد الشقة ــ في الظاهر ــ بن ما يتداوله المفكرون في عصر من العصور من ناحية ، وما يعانيه الناس ويكايدونه في ساحات الأخذ والعطاء وأسواق البيع والشراء من ناحية أخرى، على حين يكون الطرفان – في حقيقة الأمر – على صلة وثيقة أحدهما بالآخر ، برغم اختلاف الصورة في حالة الفكر عنها في حالة الواقع بتفصيلانه وكثرة عناصره المتشابكة.

إن والحياة ، التي يريد شبابنا الغاضب أن نقصر الفكر والكتابة على الممكلاتها ، لا تجيء في واقع الأمر إلا مجسدة في وأحياء ، كلهم أفراد ،

يلتقون أو يفترقون على صور وأشكال لا سبيل إلى حصرها: أعضاء الأسرة الواحدة ، والعال فى المصنع ، والركاب فى سيارة أو قطار ، ومجموعة الناس فى السوق ، والطلاب اجتمعوا فى غرفة الدراسة وهكذا وهكذا ، على أن هولاء الأفراد إذ يجتمعون قد تتفق بينهم الأهداف والأساليب وإذن فلا اختلاف ، أو قد لا تتفق فيقع الصراع إما على الهدف ماذا يكون ، وإما على الوسيلة كيف تكون .

وإنى لأتصور و المشكلات، التي قد تقع للناس في حياتهم على نوعهن، رثيسيين ، ثم يعود أحد هذين النوعين فينشعب شعبتين : فأولا قد تكون مشكلات الناس وخاصة ، وقد تكون وعامة ، ، ولا أحسب الشباب الكاتب الغاضب الذين يحثوننا على تناول ومشكلات الحياة ، دون سواها ، لا أحسهم يريدون منا أن نعالِج بمقالاتنا مشكلات الناس الحاصة لنعرضها على الملأ ــ رضي أصحامها أو كرهوا ــ فنعرض للزوج وقد اختلف مع زوجته على شأن من شئون الحياة ؛ أو نعرض للجار وقد اعترك مع جاره، فتلك ـعلى أبعد الفروض ـ صور مما قد تسرع إليه صحافة الحبر حن تكون الصحافة لاهية في أمة عابئة . وهي نفسها المشكلات التي إذا مستها أصابع الفن يسحرها حولتها إلى أدب من مسرحية وقصة ، وفي كلتا الحالتين لا يكون لرجل الفكر ــ من حيث هو كذلك ــ شأن مها في حد ذاتها ؛ وأما المشكلات العامة التي تمس أبناء الإنسانية كلها ، أو أبناء الوطن الواحد جميعاً ، أو مجموعات ضخمة من هؤالاء وأولئك ، فهي التي تنشعب شعبتين ; إحداهما مشكلات هي من شأن البحوث العلمية المتخصصة وحدها ، لأنه لا حيلة وللفكر ، بمعناه الأعم حيالها ، فماذا يصنع رجل الفكر في مواجهة الأمراض المتوطنة ؟ ماذا يصنع في توسيع الرقعة الزراعية ؟ ماذا يصنع في تحسن الطرق وإقامة الجسور ؟ لا شيء ، وإذن فأحسب أن الشباب الكاتب، الغاضب لا يريدون منا أن نعالج أمثال هذه المشكلات ؛ وإذن فقد بتي نوع واحد هو الذي يجوز ، بل يجب أن يتناوله رجل الفكر بكل ما أوتيه من قلرة على التحليل والتعليل والحل ، وهو المشكلات التي تكون عامة من جهة وتنصب على علاقات الناس بعضهم ببعض من جهة أخرى ، فهاذا تكون العلاقة الصحيحة بين المواطن ومواطنه ؟ بين المحكوم وحاكمه ؟ بين المتعلم ومعلمه ؟ ماذا تكون العلاقة بين الفرد الواحد وبقية الأفراد ؟ بين الأمة الواحدة وبقية الأفراد ؟ بين الأمة الواحدة وبقية الأم ؟ وهكذا وهكذا .

إن هذه العلاقات الإنسانية كلها تتمثل في مواقف الواقع المحسوس، إما على صورة حسنة أو على صورة رديثة ، لكن رجل الفكر إذ يتناولها يكاد لا يقف إلا لحظة قصيرة عند ما قد وقع مها بالفعل ، ليجاوزه إلى ما وراءه من مبادئ ، ليقبل بعضها ويرفض بعضها ، غير أنه بإزاء مناقشة المبادئ المجردة تراه وقد بعد عن أرض الواقع بعداً يوهم المشاهد المتعجل أنه — أي رجل الفكر — قد شطح مع الحيال إلى أبراج عالية لا يكاد يسمع منها أنات المعذبين الذين يعانون في حياتهم مشكلاتها ويكابدون أزماتها ، انتظاراً للفرج يأتهم من حيث لا يعلمون .

### ٣

تعالوا نطف بأبصارنا فى تاريخ الفكر ، لنرى كيف كانت وقفات المفكرين بإزاء مشكلات حياتهم ؟ العلنا نهتدى إلى الوقفة الصحيحة ، حتى لا يلوم أحد منا أحداً على أنه يبلبل خواطر الناس دون أن يعالج لهم مشكلات الحياة التى يريدون لها حلولا على أيدينا.

هذا هو شيخ الفلاسفة سقراط يواجه مشكلة من أعوص المشكلات الحياة الحياة المواطن الصالح في إطاعة الحياة المواطن الصالح في إطاعة قانون دولته ، وواجبه – في الوقت نفسه – في نقد تلك القوانين ومحاولة تغييرها إذا وجد فيها مواضع نقص وضرورة تغيير ؛ فهل يلجأ المواطن

فى ذلك إلى التماس المؤامرات أو اصطناع وسائل العنف ؟ أو هل يظل المواطن مطيعاً للقانون حتى يتمكن من إقناع مواطنيه بالحجة العقلية ليغيروا من أوضاعهم ما يراه معيباً فاسداً :

تناول سقراط هذه المشكلة الحية التي مست حياته هو مساً مباشراً ، ذلك أنه وهو في سجنه ينتظر الموعد المحدد لموته بجرعات مسمومة – كما حكم عليه رجال القضاء ــ جاءه تلميذه الغني أقريطون يعرض عليه الفرار من الدولة وقوانيها الجائرة، بعد أن أعد له الطريق برشوة الحراس، لكن سقراط ــرجل الفكر ــ سرعان ما أسقط من الموقف تفصيلاته التي هو جزء منها ، وارتفع بالمشكلة إلى مستواها المجرد المطلق ، الذي يصلح للإنسان كاتناً من كان ، مهما يكن مكانه وزمانه ، فانتهى به التفكير إلى أنه لا مناص للمواطن من إطاعة قانون دولته إلى أن يتاح له تغييره ــ إذا استطاع ــ بالحجة والإقناع ، وفي محاورة أقريطون الجميلة الرائعة ، التي تصلح إلى يوم الناس هذا أداة فكرية رادعة لمن يدبرون وسائل العنف للحصول على ما يريدونه لأنفسهم من أوضاع أمنهم ، في هذه المحاورة الجميلة ااراثعة ، يتخيل سقراط قوانىن الدولة وقد تجسدت أمامه تسائله وتحاسبه إذا هو فر من وجهها ، كيف يجوز له أن يتمتع بحاية القوانين ثم يخونها ويخرج علمها غدرا ؟ وهل تظل للدولة قوائمها ودعائمها إذا لم تعد لقوانينها قوة وإذا قابلها الأفراد بالعصيان كلما حكمت علمهم بما لا يحبون ؟

ها هنا كانت دمشكلة الحياة ، خاصة برجل واحد فى موقف واحد ، كنا تعولت عند رجل الفكر إلى مشكلة عقلية نظرية صرف ، حتى لينسى قارئ المحاورة أن البحث قد بدأ خاصاً بشخص معين فى موقف معين ، لأن هذا القارئ سبرى الماثل أمام عقله قضية عامة عن موقف المواطن كاثناً ما كان موطنه تجاه قوانين دولته التى قد لا يكون راضياً عنها .

ونسوق مثلا آخر من الفكر العربى القديم ، فقد اعترضت رجال الفكر عندئذ المشكلة نفسها التى تعترضنا اليوم — وهى كذلك من صميم و مشكلات الحياة ، — وهى : هل نأخذ عن ثقافة اليونان أو لا نأخذ اكتفاء بثقافتنا المنبثقة من ظروفنا الخاصة ؟ كان السوال عندئذ — كما هو اليوم — حاداً يتطلب الجواب الحاسم ، لأنهم كانوا يجتازون عصراً — كعصرنا — تتدفق فيه التيارات الثقافية من كل صوب ، وبخاصة في ميدان التفكير الفلسفي ، فعلى أية صورة تشكلت المشكلة عند المفكرين ؟

إنها ما لبثت أن انخنت صوراً موسومة بالطابع النظرى العقلي الذي ربما أنساك كيف بدأت ، لأنك ستحصر النظر في موضوع البحث النظرى وكأنه هو الموضوع ، فها هما ذان رجلان يجتمعان في حضرة الوزير ابن الفرات (فى منتصف القرن العاشر الميلادى ) وهما أبو سعيد السرافي الذي لم يكن يؤمن بضرورة النقل عن ثقافة اليونان ، وأبو بشر متى الذى كان يرى ألا مندوحة عن ذلك ، فبدأت بينهما مناقشة حول المنطق الأرسطي الذي كان أبو بشر متى من علمائه : هل ينفع المتكلم باللغة العربية فى شيء ؟ ولم يكد أبو بشر يقول عن ضرورة هــــذا المنطق اليوناني للإنسان بغض النظر عن لسانه ، • الآنه آلة من آلات الكلام يعرف سها صحيح الكلام من سقيمه ، وفاسد المعنى من صالحه ، كالمنزان ، فإنى أعرف به الرجحان من النقصان » حتى طفق السرافي يتدفق حججاً يقيمها على أن للغة العربية خصائصها المميزة ، وصحة الكلام مرهونة بالإعراب من حيث اللغة ، وبالعقل من حيث المعنى ، ودراسة المنطق الصورى لا تغنى أحداً عن التجربة الواقعية الفعلية بحقائق الأشياء المرتبط بعضها ببعض بتلك الصور التي يدرسها المنطق ؛ وتشبيه المنطق بالمنزان ناقص لأن من الأشياء ما لا يوزن بميزان ، فإذا كان المنطق الأرسطى ملزماً لأحد فهو ملزم للمتكلم باللغة اليونانية التي على أساس تراكيها قام ذلك المنطق ، واختلاف اللغات بعضها عن بعض يقتضى حمّا أن تكون هنالك صور مختلفة فى تركيب اللفظ الذى يعبر عن معنى معين ، والمعانى لا تكون يونانية ولا عربية إنما هى إنسانية عامة .

هكذا تمضى المناقشة بين الرجلين ، على نحو لوكان قد سمعه واحد من شبابنا الكاتب لغضب متسائلا : ما هذا النقاش النظرى الذى لا يطنى ظمأ الظمآن ولا يشبع جوع الجوعان ؛ لماذا لا تصبان اهمامكما على د مشكلات الحياة ، ؟ إلى أن ينهه صديق هادئ بأن الجنور التي انيثق منها مثل هلما النقاش النظرى ، هي من صميم مشكلات الحياة ، لأنها تمس المصادر التي يجوز أو لا يجوز للناس أن يغترفوا منها الفكر والثقافة .

\* \* \*

واختر ما تشاء من أمثلة لرجال الفكر في عصرنا ، اختر مثالك من فلاسفة الوجودية في فرنسا ، أو من فلاسفة التحليل في إنجلترا ، أو من خلاسفة البرجماتية في أمريكا، أو من فلاسفة المادية الجدلية في روسيا، تجدك أمام نقاش نظرى مجرد ، لا يذكر لك شيئاً عن زيد في حقله ومنا يلاقيه هناك من مشكلات في رى الأرض وحرثها ، ولا يذكر لك شيئاً عن عمرو في مصنعه وما يعانيه هناك من طرق الحديد وتشكيل القضبان ، لكنه نقاش إما يغوص بك في أغوار عميقة من النفس الإنسانية ايظهر ما كمن فها من عوامل القلق والحرة ، لا نفس زيد ولا عمرو ، لكنها (النفس) بمعناها المجرد المطلق، وإما يدخلك في دقائق جملة لغوية يحلو لرجل الفكر أن يحللها ليضع تحت المجهر طرائق الناس في لفتات تفكرهم كيف تكون ، وإما يرد لك كل شيء في حياتك إلى واقع مادى يتسلسل سبره في حلقات متتابعة من التطور النامى ؛ ولن تجد في أية حالة من هذه الحالات أن « مشكلات الحياة ؛ من أخذ وعطاء وبيع وشراء وطعام وشراب وثياب ومسكن قد حلت صعامها لاكثراً ولا قليلا ، لأن اللي يحل هذه الصعاب هم أصحاب التخصصات العلمية فى الزراعة والصناعة وتبادل السلع ونسبج

الآقشة وبناء البيوت ، لكنها - برغم ذلك - مناقشات ينفذ أصحابها من خلال المشكلات الراهنة إلى الأسس والمبادئ التى اندست فى طواياها ، النعود هابطين مرة أخرى من تلك الأسس والمبادئ إلى أرض الواقع فإذا هو مفهوم واضح ، فنزداد بحياتنا وعيا ونزداد لمشكلاتها إدراكا .

٤

وبعد هذا كله فإنى أقرر أن رجل الفكر ملتزم أمام نفسه وأمام الناس ؛ ملتزم بماذا ؟ إنه ملتزم بالحوض مع الناس فى مشكلاتهم ، ولكن ذلك يتم له بطريقة و المفكر ، لا بطريقة و الأديب ، ولا بطريقة و العالم المتخصص ، ولا بطريقة الصحفى الذى ينقل الحبر عن الشيء كما وقع ، فلكل من هولاء طريقته إزاء المشكلة الواحدة ، ومن الحبر أن يلتزم كل مهم الطريقة التي يحسن أداءها ، وقد يجتمع أكثر من طريقة واحدة فى شخص واحد موهوب ، فتراه يتعرض المشكلة على صورة معينة هنا وعلى صورة معينة هناك ، كما يحدث لسار تر — مثلا — أن يعالج مشكلة ما بالفكر المجرد حيناً ، وبالقالب المسرحي حيناً آخر .

كل هولاء يلتزمون و الحق ، لكن معيار الحق متعدد الصور بتعدد طرائق القول ، فلئن كان الحق عند الصحفى — وهو ينقل للناس خبراً عن مشكلة من مشكلات الحياة الجارية — هو أن يرسم صورة كلامية دقيقة التطابق مع تفصيلات الحادث كما وقع ، فإن الحق عند الأديب — وهو يعرض للمشكلة عينها في قصة أو مسرحية — هو أن يجيد تصوير أشخاصه في تفاعلهم حتى ولو لم يلتزم ، بل لا ينبغي له أن يلتزم تفصيلات الواقع كما وقع ، والحق عند العالم المتخصص وهو يخطط للمشكلة حلا ، هو نجاح كما وقع ، وأما صاحبنا المفكر فصورة الحق عنده هي دقة التحليل والتعليل اللي يستطيع جما أن يجاوز حدود الواقع إلى حيث المبادئ التي كانت كامنة وتجسدت يستطيع جما أن يجاوز حدود الواقع إلى حيث المبادئ التي كانت كامنة وتجسدت

فى المشكلة الجزئية التى وقعت ، أو إلى حيث النتائج القريبة والبعيدة التى مساها أن تترتب على تلك المشكلة .

خد مثلا هذه المشكلة التي أعدها من أعقد مشكلات حياتنا الاشتراكية الجديدة ، وأعنى مشكلة التوازن بين احتفاظ الفرد بكيانه المستقل المسئول وبين ضرورة أن يكون هذا الفرد على صلات وثيقة بينه وبين سائر المواطنين بحيث ينصهر معهم في مجموع واحد متصل ؛ وسل نفسك : كيف يمكن لرجل الفكر أن يتناول هذه المشكلة إذا هو قصر نفسه على ظواهرها البادية في حياة الناس اليومية ، دون أن يتعمقها إلى أصولها وجذورها التي ربما ارتدت إلى الحياة القبلية الأولى ، ذلك أننا إذ نلاحظ سهولة أن ينصهر الفرد منا في أسرته ، نلاحظ أيضاً إلى جانب ذلك صعوبة أن ينصهر ذلك الفرد نفسه في مجموعة المواطنين : من عرفهم منهم ومن لم يعرفهم على حد سواء .

أفإن فلسفنا الموضوع وشرحنا كيف تتحقق ذاتية الشيء — أى شيء — بوجوده وبصفاته وبعلاقاته مع سائر الأشياء ، وأخذنا نوغل في الجانب الصورى الحالص ، الذي يبن أن الكائن الواحد محال تعريفه إلا بربط الصلة يينه وبين سواه ، أقول أفإن فعلنا شيئاً كهذا قيل لنا : على رسلكم ، واحصروا أنظاركم في مشكلات الحياة ؟ — ذلك هو ما يطالبنا به نفر من الشباب الكاتب !

## طراز من الفردية جديد

1

لو أن كل تغير يطرأ على الحياة الإنسانية ، يستتبع في ذيله فوراً نمطاً جديداً من الفكر ، يساير ذلك التغير الظاهر على وجه الحياة ، لما وقع الإنسان فيما يقع فيه دائماً إبان مراحل الانتقال الكبرى ، من تعارض بن حياته الخارجية البادية أمام أعين الناس ، وحياته الداخلية التي يعيشها مع نفسه كلما فكر أو شعر ؛ لكن أنماط الفكر الجديد قلما تساير تغيرات الحياة المادية الظاهرة . برغم العلاقة الوثيقة بين الفكر من ناحية وعالم الأفعال في دنيا السلوك من ناحية أخرى ؛ إذ أن أنماط الفكر كثيراً ما تتلكأ خلف تغرات الحياة الفعلية . جيلا أو جيلن على أحسن الفروض ، وقرناً أو عدة قرون إذا ما ساءت الحال بالناس ، أو لعلنا نكون أقرب إلى الدقة إذا نحن فرقنا في الأنماط الفكرية بن نوعين : القوانين العلمية في جهة ، والقم والمفاهيم التي تكون عند الإنسان نظرته العامة إلى نفسه وإلى الدنيا من حوله ، فى جهة أخرى ، فعندثذ نقول إن ما يطرأ على حياة الناس الظاهرة من تغيرات ــ كانتقالهم من الزراعة إلى الصناعة مثلا – لا بد أن تسبقه وتصاحبه بحوث علمية هي التي يستعان بنتائجها على ذلك التحول ، لكن مثل هذا الانتقال من مرحلة حضارية إلى مرحلة حضارية أخرى ، يستلزم بالضرورة انتقالا آخر في الأسس والمبادئ ، التي من خلالها ينظر الإنسان إلى العالم ، والتحول في هذا المجال هو الذي نقول عنه إنه كثراً ما يبطئ ، إلى الحد الذي يترك الناس وكأنهم يعيشون في عالمين أو في زمانين : أحدهما هو الذي ينشطون فيه

يأعمالهم المختلفة ، والآخر هو الذي يقومون فيه الأشياء والمواقف بقيم ومبادئ تنتمي إلى عصر ذهب وانقضي .

هذا الفارق الذي يفصل \_ في حياة الإنسان الواحد ... بين قواعد حياته العملية من جهة ومبادئ حياته الخلقية والجالية من جهة أخرى ؟ أو إن شئت عبارة أخرى ، فقل إنه الفارق الذي يفصل \_ في حياة الإنسان المواحد \_ بين نظرته العلمية ونظرته الفلسفية ؛ فبالنظرة الأولى يخضع للواقع ويخضعه ، وبالنظرة الثانية يجاوز دنيا الواقع الماثل إلى سواها مما قد يكون الزمن قد طواه في جوفه \_ أقول إن هذا الفارق هو الذي يشار إليه عندما يوصف إنسان العصر الحاضر بالقلق والضياع ؛ فيقلقه أن يرى عقله في ناحية وقلبه في ناحية أخرى ؛ ويلتي به في متاهات الضياع ألا يجد بين يديه من القيم والمبادئ ما يؤمن به إيماناً لا يزعزعه أن يراه متنافراً مع محقائق الواقع الذي يعيش فيه راضياً أو كارها .

وأمام هذين الشطرين: الحياة العلمية المتصلة بدنيا العمل والإنتاج من جهة ، والحياة الوجدانية المتصلة بعالم المبادئ والقيم من جهة أخرى ، ليس لنا الحيار فيا نأخذ وما نترك ؛ إذ لا بد لنا – إن لم يكن بحكم العقل الصرف ، فبمقتضى شواهد التاريخ – أن نبق على ضرورات الحياة العلمية العملية ، ثم نقسر الشطر الآخر – شطر المبادئ والقيم – على أن يغير من نفسه ليلائم الحياة الجديدة ؛ والسعيد من الأفراد والأمم هو من جاءت معه هذه الملاءمة في أقصر أمد مستطاع ، حتى تزول المعوقات من طريق التقلم الحضارى ؛ وإنه لجدير بنا في هذا الموضع من الحديث أن ننبه الأذهان إلى المحضارى ؛ وإنه لجدير بنا في هذا الموضع من الحديث أن ننبه الأذهان إلى والمتر والياردة بالنسبة للأشياء المادية – فلا يزكيها إلا ملامتها المرحلة والمتر والياردة بالنسبة للأشياء المادية – فلا يزكيها إلا ملامتها المرحلة الحضارية التي يجتازها الإنسان ، مضافاً إلى ذلك ملاءمتها الأن تكون حافزاً يحفزه إلى المرحلة التي تلها .

ونحن اليوم في مرحلة انشطار مخيف بن حاضر ماثل ، واقع ، ضاغط يكل ثقله على حياة العمل والإنتاج ، وماض متلكئ ببقاياه في أذهاننا ، متمثلاً في مجموعة من الأفكار ، هي التي تؤلف لنا وجهة النظر . . . إننا نعيش مع وعلم ، القرن العشرين و بفلسفة ، تنتمي إلى قرون ماضية ، الخشى أن أرتد مها إلى القرن العاشر الميلادى ، أو قبله بقليل أو بعده بِقليل ــ هذا بالنسبة إلينا نحن العرب ، وإلى القرن السادس عشر بالنسبة إلى أوروبا ؛ ذلك أن أوروبا في القرن السادس عشر كانت قد اجتازت \_ تقريباً ــ مرحلة التفكير الوسيط إلى مرحلة علمية تمثلت في جاليليو ونيوتن من الناحية العلمية ، وفي فلسفة ديكارت من الناحية الفلسفية ، وهاهي ذي اليوم في دور اجتياز لهذه المرحلة ، بحيث أصبح لها من العلم الطبيعي ما جاوز علم نيوتن ، ومن الفلسفة ما خرج على فلسفة ديكارت ؛ وأما نحن فحين دخلنا في عصر نهضتنا خلال السنوات الماثة التي تمتد من أواخر القرن الماضي إلى أواخر هذا القرن ــ إذ لم يبق من هذا القرن إلا ثلثه ــكانت النظرة الفلسفية التي تتحكم فينا هي نفسها التي سادت عصورنا الوسطى ، بما فها من ارتفاع وهبوط ، فإذا ما هم دارس منا أن ينقل المرحلة الديكارتية من التفكر الأوربي ، عد مجدداً ، فما بالك بالذي ينقل ما يعد الديكارتية من نظرات وأفكار ؟

إن رجال الفكر عندنا واجهم مضاعف ، إذا قيسوا إلى رجال الفكر في بلاد أخرى سبقتنا إلى النهوض بثلاثة قرون على الأقل ؛ فلا جدال في أن و العلم ، الذى نسايره هو علم القرن العشرين بكل ما يقتضيه من تقنيات (تكنولوجيا) وتصنيع ؛ لكن الذى قد يشر جدالا ، هو : ماذا تكون و الثقافة ، التى نتشقف بها بحيث تتم الملاءمة بينها وبين العلم الحديث ؟ بعبارة أخرى : ما هى و الفلسفة ، التى نشيع بها نظرة عامة تتفق مع عصر الطبيعة الذرى : ما هى و الفلسفة ، التى نشيع بها نظرة عامة تتفق مع عصر الطبيعة المذرية وعصر التصنيع ؟ أغاب الظن أننا مضطرون إلى امتصاص المراحل

الفلسفية التي مبقت ، لتتوافر لدينا والأرضية ، التي يمكن أن نقيم عليها النظرة الفلسفية المعاصرة للعلم الذرى ، لأننا لو اكتفينا مهذه الفلسفة الأخيرة دون مقدماتها التي تطورت عنها ، فربما جاءت مبتسرة مبتورة يتعذر هضمها ؛ وإذن فلا بد لنا من دراسة المرحلة الديكارتية التي أزالت أسس العصور الوسطى ومناهجها ، ومن دراسة المرحلة الجديدة التي جاءت تحمل نظرة جديدة غير النظرة الديكارتية السابقة .

وخلاصة القول أن ثمة نظرات ثلاثاً إلى العالم ، انعكست في ثلاث مراحل فلسفية تعاقبت على مر الزمن ، أستطيع الآن أن أجازف بأوصاف تميزها ، فأقول إن النظرة الأولى كانت توجه اهتمامها إلى الكيف دون الكم ، والنظرة الثانية كانت توجه اهتمامها إلى الكم دون الكيف ، والنظرة الثألثة ( وهي نظرة عصرنا الراهن ) تحاول الجمع بين الكم والكيف على نحو يجعل اختلاف الكيف وليد اختلاف الكم ؛ النظرة الأولى تتمثل فى أرسطو ، والثانية فى ديكارت ، والثالثة فى فلاسفة التطور المعاصرين ــ ماركس ، بير جسون ، هوايتهد ، صموئيل ألكسندر وغيرهم ــ فإذا سئل أرسطو ــ مثلا ــ ماذا يميز الأنواع بعضها من بعض ، ماذا يمهز الإنسان من الحيوان ، أو الحار من البارد ، أو الذكاء من الغباء ، أو الاون الأبيض من اللون الأسود ، أو حكومة الفرد من حكومة يشترك فمها الشعب كله ، أو ما شئت من هذا القبيل ، أجابك بخصائص «كيفية » خالصة ، كأن يقول مثلا إن الإنسان يتميز من لحيوان و بالنطق ، والحار متمز من البارد و بالجفاف واليبوسة ، وهكذا ما إذا سئل أحد الديكارتيين مثل هذه الأسئلة ، لحاً إلى « التحليل » الذي عُ كُل فَكُرة من هذه الأفكار إلى عناصرها البسيطة ، لنرى بأية و نسبة ، بت هده العناصر بعضها على بعض بحيث تكونت الفكرة المركبة آخر مر ، فاختلاف الكيف مردود إلى زيادة النسب أو نقصها ؛ وأما فلاسفة لمور المعاصرون ، فيجعلون الحصائص الكيفية وليدة الزيادة في الكية

أو النقص فيها ، لكنك إذا ما وصلت فى الصعود (أو الهبوط) مرحلة كيفية جديدة ، فلا سبيل إلى ترجمتها إلى كمية من هذا العنصر أو من ذاك ، لأنك ستكون عندئد قد انتقلت إلى مستوى جديد .

### 4

النظرتان الأولى والثانية ، النظرة الأرسطية والنظرة الديكارتية على السواء ، تتفقان في ثبات الحصائص التي تميز الكائنات على اختلافها ، فخصائص الكائن المعين – وهي كيفية عند القسدماء ، كمية عند الديكارتيين – ثابتة على طول الزمان ، لا يطرأ عليها تغير ، فالإنسان هو الإنسان لا يغير من طبيعته اختلاف ظروفه ؛ وأما النظرة الثائثة – وهي نظرة العصر الحاضر – فتختلف عن الأوليين في إصرارها على مبدأ التغير الذي لا يدع الحقيقة الواحدة ثابتة على صورة واحدة .

والنظرات الثلاث جميعاً قائمات على قباس الماثلة والتشبيه في تصورها للعلم الطبيعي ، فالنظرة القديمة اليونانية تقيم علمها بالطبيعة على مشامة بين المعالم الأصغر ( الإنسان ) والعالم الأكبر ( الكون ) فما يراه الإنسان في مجرى شعوره الداخلي ، يخلعه على الطبيعة بأسرها ، ففي الطبيعة « عقل » لأن فيه « عقلا » ، وللطبيعة غايات لأن له غايات ، وهكذا ؛ والنظرة الديكارتية — نظرة عصر النهضة الأوربية — تقيم علمها بالطبيعة على مشامة بين صنعة الله في خلقه وصنعه الإنسان للآلات ؛ وأما النظرة الراهنة السائدة في عصرتا ، فهي تقيم علمها بالطبيعة على أساس المشامة بين الطبيعة كما يدرسها العلماء ، والمتغيرات التي تطرأ على الحياة الإنسانية كما يدرسها المؤرخون ، أي أن للطبيعة سيرة وتاريخاً كما أن للإنسان — فرداً أو جماعة — مسرة وتاريخاً كما أن للإنسان — فرداً أو جماعة — مسرة وتاريخاً كما أن للإنسان — فرداً أو جماعة — مسرة وتاريخاً كما أن للإنسان — فرداً أو جماعة — مسرة وتاريخاً .

ولا شك أن نظرية التطور البيولوجي ، وشيوعها في عصرنا ، واتساع

مجال تطبيقها ، قد أكدت هذه النظرة والتاريخية علم لحقيقة العالم ؛ ومن نتائج نظرة كهذه أن نصف بالتغيير المستمر كل كائن وكل فكرة مهما تكن طبيعته أو طبيعتها ؛ فلن كان الأقدمون بقسمون الكائنات والأفكار قسمين : أحدهما ثابت لا يطرأ عليه التغير ، والآخر متحول متبدل ؛ بل كانوا بالإضافة إلى هذا التقسيم يجعلون الأفضلية للقسم الأول ، لأنه وحده هو بجال البحوث العلمية – ما دام العلم يستهدف القوانين الثابتة التي لا تتأثر يظروف المكان والزمان – وأما الكائنات المتغيرة – ومنها المحسوسات بالبصر والسمع وغير ذلك – فلأنها لا تثبت على حال واحدة ، فليست بالبصر والسمع وغير ذلك – فلأنها لا تثبت على حال واحدة ، فليست بنات أهمية تذكر بالنسبة إلى التفكير العلمي بمعناه الصحيح . . أقول لئن كان القدماء قد قسموا الكائنات هذا التقسيم ، فإن النظرة المعاصرة تقتضي أن ندرج القسم الأول في القسم الثاني ، لنجعل كل شيء متغيراً متحولا متطوراً .

نعم إن الأقدمين — شأنهم فى ذلك شأننا — كانوا يرون بحواسهم أن الأشياء متغرة ، فهم يتحركون بأجسادهم من مكان إلى مكان ، ويزرعون الأرض فيكبر الزرع وتتحول عناصر التربة إلى ثمر ، ويتبخر الماء لينعقد فى السهاء سحاباً ، ومن السحاب ينزل المطر ، وهكذا وهكذا مما يدور حولهم من أحداث ؛ لكن هذا التغير البادى أمام حواسهم ، لم يصرفهم عن البحث ، وراءه ، عما هو ثابت ذو دوام ؛ فإن كانت هذه ، الشجرة ، التي أراها ، تتعرض للتغير فى ظواهرها ، فإننى إنما أبحث عن حقيقة الشجرة الكامنة وراء تلك الظواهر ، ولا بد أن أقع فى نهاية البحث على ، جوهر ، الكامنة وراء تلك الظواهر ، ولا بد أن أقع فى نهاية البحث على ، جوهر ، وحمد على المحود على المحود على المحود و بحوهر ، يدرك العقل وجوده ، وإن لم تدركه الحواس ؛ وما تقوله فى الشجرة تقوله فى كل شىء آخر بما فى ذلك الإنسان نفسه ؛ فإذا كان ما يبلو للعيان منه حركة ، وشكل ، ولون وغير ذلك من ، ظواهر ، فإن له

بغیر شك و جوهرآ ، ثابتاً هو الذى ینبغی أن نبحث عنه وراء تلك الظواهر ، فإذا وجدناه كان هو حقیقته التی تخلع علی شخصیته وفردیته طابعها الأصیل الدائم

وإن نظرة كهذه لمن شأنها حبًّا أن توُّدي إلى تصور ﴿ للفردية ﴾ قد يبلغ أقصاه في فلسفة ليبنتز ، الذي زعم أن جميع الكائنات : أفراد ، مغلقة على نفسها ، بحيث يصبح كل فرد ــ إنساناً أو غير إنسان ــ وكأنه قامة مصمتة الجدران بغىر توافذ تصل داخلها بخارجها ؛ ومن أين تأتى النوافذ إذا كان كل منا ﴿ جُوهُوا ﴾ قائماً بذاته ؟ أنت روح وأنا روح ، أو أنت عقل وأنا عقل ، أو أنت نفس وأنا نفس ، وكل منا ذو كيان مستقل لا يوثر في غيره ولا يتأثر به ؛ نعم إننا قد نبدو وكأن أحدنا ( يكلم ، الآخر أو و يتعامل ، معه في هذا الشأن أو ذاك ؛ لكن هذا كله التقاء ظواهر بظواهر وقد قلنا إن الظواهر متغبرة ، ونحن ـ في رأمهم ــ نبحث وراءها عما هو ثابت دائم ؛ وتستطيع أن تصور لنفسك موقفاً وصلت فيه 1 الفردية 1 انبثاقاً من الفلسفة القديمة والفلسفة الديكارتية على السواء - حدها المتطرف ، يجعل الناس مجموعة من الأشرطة السيبائية ، كل شريط منها ملفوف على قصة ؛ وما على الأيام إلا أن تبسط هذا الشريط أو ذاك ، فيخرج من جوفه ما كان كامناً فيه من أحداث ، دون أن يكون لبسط هذا الشريط أى أثر في القصة الكامنة في الشريط الآخر .

إن كلمة « فرد » نفسها \_ إذا ما أردنا تعريفاً دقيقاً لها ، بناء على النظرة السابقة \_ تتضمن الاكتفاء الذاتى ، وعدم الانقسام ؛ لأن ما يعتمد على سواه إنما تنقص فرديته بمقدار ما فيه من ذلك الاعتماد ؛ ولم تكن كلمة « فرد » لتقتصر على أفراد الناس ، بل إن كل ما يتألف منه « نسق » مكتمل الأجزاء مكتمل البناء ، فهو « فرد » بمعنى الاكتفاء الذاتى الذى أشرنا إليه ؛ ومن أجل هذا ظهر من الفلاسفة المثالين \_ ومنهم هيجل \_

من يقول إنه ما دام الاكتفاء اللـاتى لا يتوافر إلا للكون فى مجموعه ، فليس ثمة إلا فرد كامل واحد ، هو الكون ، وما عداه من أفراد – هذا الرجل أو تلك الشجرة – ناقص الفردية بمقدار اعتماده على بقية الأجزاء .

لكن الموقف يتغر تغراً عميقاً شاملا ، إذا تغيرت نظرتنا الفلسفية بحيث نرى في الأشياء جانب التغير والتبدل والتطور ، دون جانب الثبات والدوام ، فعندئذ يمتنع البحث عن ﴿ جوهر ﴾ وراء الظواهر ، وتصبح حقيقة الشيء هي مجموعة ظواهره ـ لكن هذه الظواهر متشابكة ، إلى الحد الذي يستحيل عليه؛ أن نفرد كاثناً واحداً بمعزل عن سواه ونقول عنه إنه كيان واحد قائم بذاته ؛ فوجودك الجسدى نفسه متوقف على تفاعلك مع ما يحيط بك ، تأخذ منه الهواء شهيقاً وتخرجه إليه زفيراً ؛ تأخذ منه الماء لتشرب والطعام لتأكل ؛ تأخذ من سواك اللغة التي تتحدث سها ، فتجيئك هذه اللغة مثقلة بحضارة وثقافة وفكر وشعور ؛ إذا تكلمت فلسامع ، وإذا كتبت فلقارئ ؛ إذا طغيت فعلى إنسان آخر ينصب عليه طغيانك ، وإذا خضغت فلكائن آخر تخضع ، وإذا تساويت فمع آخر تتعادل كفتك وكفته ؛ إنك لا ترى بالعين إلا إذا كان ثمة شيء برى وكان ثمة ضوء يقع عليه بأشعته ؛ ولا تسمع بالأذن إلا إذا كان ثمة هواء يتموج ؛ محال أن يكون لك فعل إلا إذا وجدته تفاعلا مع شيء أو شخص سواك ؛ هذه الفردية المزعومة التي توصف وكأنها حصن منيع مصمت الجلران ، ينطوى على لب في جوفه يستطيع أن ينعزل أو يستقل ، هي وهم لا يمكن تصوره إلا على أساس فلسفة تفيّرض وجود ( الثابت ، من خلف المتغير ــ وهي فلسفة سادت ذات حين ، ولم تعد لحا سيادة ولا شبه سيادة في عصرنا الراهن .

إن لغة عصرنا في مجال التعبير العلمي ، قد أضافت إلى نفسها ألفاظاً ثقابل سها هذا التصور الجديد ، الذي يتعذر عليه أن يتخيل « فرداً » إلا وهو في « مجال » ؛ إن علم النفس اليوم قد أصبح « علماً » بغير

نفس ، ، لأنه علم السلوك ، والسلوك تفاعل بين السالك من جهة وما ينصب عليه السلوك من جهة أخرى ، إن نظرية الجشطلت في علم النفس الحديث تنفي أن يكون هنالك إدراك حسى إلا د لتكوين ، من أجزاء ، وأما الجزء أو الجزىء فهو مطروح من حساب الإدراك؛ إن علماء الاجتماع عصرنا يتحدثون عن ١ الثقافة ، التي تظلل بجوها مجموعة بأسرها من الأفراد ، ولما كان الفرد الواحد لا ثقافة له ، فليس دو إذن بموضوع يطرح للبحث ؛ الثقلفة بحكم تعريفها نفسه حياة مشتركة بين أكثر من فرد واحد ، من عرف وتقاليد وأوضاع للعيش ، ومن عقائد ومشاعر وأفكار : إنه لا « عرف ، بينك وبين نفسك ، إنما العرف يكون بينك وبين الناس ؛ ولا و تقليد ، منك لنفسك ، لأن التقايد يكون منك تقليداً لسواك ــ ممن بعيشون معك أو ممن عاشوا قبلك ــ ومواضعات العيش تشترط عدة أطراف يتم بينها الاتفاق على صور بعينها من الحياة ؛ ما الذي يشر فيك شعور المرح حيناً وشعور الكآبة حيناً ، إلا أن يكون ذلك على صلة وثيقة بما نشأت عليه من روابط تربطك بالأشياء والأشخاص ؟ لا . إن الفردية كما تصورها فلاسفة الماضي ، قد ذهبت حن ذهبت نظرة إلى الكائنات تومن بالثبات دون التغير ، وبالسكون دون الحركة ، وبالسرمدية دون السير الانتقالي طوراً بعد طور .وحالا بعد حال .

### ٣

لكننا نضل مراء السبل ، إذا محونا فردية الماضى لنترك مكانها خلاء فارغاً ؛ فما يزال و الفرد » مسئولا أمام القانون الوضعى وأمام قانون الأخلاق، فمن ذا تسأل إذا لم يكن هنالك فرد معين توجه إليه السؤال ؟ إذن لا بدّ من تتصور جديد و للفردية ، يحل محل تصور قديم ؛ فإذا كان التصور القديم مقد جعل الفرد جهة وحده تجابه من عداه ، فإن التصور الجديد يجعله جزءاً

هما عداه ؛ فهدل أن تقول (مثلا) الفرد حيال المجتمع ، نقول : الفرد قي المجتمع، وبدل أن نقول: الفرد بإزاء الطبيعة والبيئة ، نقول : الفرد و هو جزء من الطبيعة ومن البيئة ؛ لقد كان المفكرون القدامي يتحدثون عن و الأضداد » وكأن كل و ضد ، كيان قائم بذاته يواجه ؛ الضد ، الآخر فيقولون : الحار والبارد، والرطب واليابس، والمرتفع والمنخفض، ومن هذا القبيل نفسه أن يقال الفرد والمجتمع ؛ لكن هذه الأضداد قد تحولت عند الفكرين المحدثين إلى حالات من حقيقة واحدة ؛ فالحار والبارد كلاهما و حرارة ، ترتفع درجتها حيناً وتنخفض حيناً ، والارتفاع والانخفاض ليسا « شيئين » يواجه أحدهما الآخر ويضاده ، بل هما درجتان من مقياس معين واحد نختاره ، وكذلك قل في الفرد والمجتمع ، فليس هنالك الفرد الذي يقف هنا ، والمجتمع الذي يقف هناك ، يواجه احدهما الآخر مواجهة الأضداد ، بل هنالك جزء في كل ؛ هل يجوز لك أن تقول عن أحد أضلاع المثلث إنه يواجه ويضاد المثلث؟ لا ، لأنه لا مثلث يغير ذلك الضلع الذي تتحدث عنه ، وكذلك لا يكون الضلع ضلعاً إلا وهو منسوب إلى مثلث، ومضموم فيه إلى ضلعين آخرين ، بحيث يكون من الأضلاع الثلاثة كيان واحد .

ولأن صدق هذا القول عن الأفراد في أي عصر مضى ، فهو أصدق ألف مرة بالنسبة إلى عصرنا الراهن ، لأنه عصر التجمع والتكتل بصفة خاصة ، هو عصر و الشركات ، في عالم التجارة ، وعصر و المصارف ، في عالم المال ، وهذه و تلك يملكها الشعب كله أو جزء كبير منه ، وعصر و جمعية الأمم ، و و الاتحادات ، في عالم السياسة ؛ إنه لا يكاد يمضى يوم من عصرنا إلا وقد انعقد و مو تمر ، هنا أو هناك من أنحاء الأرض ؛ لا ، بل إن عصر الفردية التي محتكر لنفسها كل شيء قد انقضى حتى في عالم الفكر والفن ، فالبحث العلمي لا يقوم به و فرد ، بل تقوم به جماعة في معمل أو في معامل متعاونة ، والصحيفة اليومية أو الدورية لا يحررها و فرد ، والإذاعة لا ينفرد بها والصحيفة اليومية أو الدورية لا يحررها و فرد ، والإذاعة لا ينفرد بها متحدث و احد ؛ كان يمكن في عصر الزراعة اليدوية أن نتصور الزارع

وحيداً في مزرعته يحرثها ويروبها ويبذر فيها البذور ويتعهد نباتها ثم يحصد ثمارها ، أما في عصر الصناعة \_ والزراعة تتحول إلى زراعة بالصناعة \_ فلايتم مصنع بعامل واحد ؛ كان الفنان فيما مضى لا يبيع فنه فى السوق ، وإنما ينتج الفن اشخص معن يرعاه ، فكان يمكن عندئذ تصوره في حياة فردية إلى حد ما ، أما اليوم فهو بحاجة إلى جمهور ينفعل بفنه ليشترى تمرات فنه ، بل ماذا أقول في هذا العصر الذي ازداد فيه التجمع والتكتل ؟ أأقول ما قد قاله سواى من أنه حتى الجريمة في عصرنا هذا لم تعد فردية ، وإنما أصبحت نشاطاً يتفق على القيام به «عصابة» بأسرها ؛ لقد انهارت خصوصية الحياة الفردية ، لا لأن شيئاً جميلا قد ذهب ليحل محله شيء قبيح ، بل لأن ضربا من الحياة قد انقضي ليحل محله ضرب آخر ، ونظرة فلسفية معينة قد اختفت لتظهر مكانها نظرة فلسفية أخرى ؛ كان السكن في عهد الزراعة خاصاً للأسرة الواحدة ، فجاء عهد الصناعة وحياة المدن ليقيم العارة الواحدة تسع عشرات الأسر؛ كان الانتقال يتم للفرد الواحد بأن يمتطى ظهر دابة لا يشاركه فيه شريك ، ثم جاءت السيارة الخاصة لتحل محل الدابة ، لكن روح العصر تحملنا بخطوات سريعة إلى أن تحل وسائل الانتقال الجاعية ، محل الوسائل الحاصة ، فيكون القطار لمثات الركاب ، والسيارة العامة لعدد كبر من الناس دفعة واحدة ؛ ولم يعد الفرد الواحد يلهو فى ساعات فراغه بما يعجبه وهو منعزل عما يشاركه الناس فيه ، لأن وسائل اللهو من سينها وراديو وتلفزيون قد حتمت على الفرد أن يشترك مع مئات أو مع ألوف في الطريقة التي يقضى سها وقت الفراغ . . . أصبح هنالك ( الرأى العام ؛ الذي تكونه وسائل النشر المشتركة والأحداث المشتركة ، مع أن ( الرأى ؛ كان لا ينسب إلا لفرد واحد هو صاحبه .

كانت البناءات الفكرية فيما مضى بناءات فردية ، بمعنى الفردية اللمى كان يتسق مع روح ذلك الماضى ، ولهذا تستعرض تاريخ الفكر فتجدك

أمام قم ، نقف القمة مها إلى جوار القمة الأخرى: أفلاطون ، أرسطو ، كانت . . الخ ، وحتى إن سارت طائفة من المفكرين مع علم من هولاء ولأعلام ، فهو سر التابعين لشيخ الطريق ، لا سبر المتعاونين على حل قضية واحدة كما يتعاون علماء التجارب المعملية اليوم على مشكلة واحدة حتى يفض إشكالها ؛ وكانت حركات الإصلاح الاجتماعي في أيدى رواد أفراد ، كما كانت النتوحات العسكرية تدور حول مطامع هذا القائد العسكرى أو ذاك : جنكيز خان ، هانيبال : الإسكندر ، نابليون . . . وكانت الكشوف والرحلات يجوبها أفراد ، وهكذا في كل منحى من مناشط الحياة ، تجد و الفرد ، ذا و الجوهر ، الفريد الذي كانوا يعرفونه بعدم التعدد والانقسام .

وتغير العلم ، فتغيرت الفلسفة ، فتغيرت نظرات الناس إلى العالم بما فيه من كاثنات حية وجامدة ، فتغيرت معانى فكرات رئيسية أساسية ، كان من بينها فكرة و الفردية ، فأصبح الفرد بجموعة علاقات ، بعد أن كان عنصراً فريداً كافياً لذاته بذاته ، ومستقلا بنفسه عما عداه ، ولن يزول عن إنسان العصر ما يعانيه من قلق واغتراب وضياع ، إلا إذا زالت مفاهيم الحياة الماضية من محيط الحياة الراهنة ؛ إننى أكرر - ولا أمل من التكرار - بأننا جميعاً نعيش في القرن العشرين بكثير جدا من مفاهيم القرن العاشر نعيش في حصر الصناعة والعلم ، بمناهيم ما قبل الصناعة والعلم ، ومن هنا يأتى التمزق والتفسخ والحيرة : نعيش في عالم ونفكر في عالم آخر .

إنك ما تزال تسمع قائلا يقول عن الدافع الفردى وما أنتجه من ثراء للأفراد وللأمم وللعالم أجمع ؛ ووجه المغالطة الكبرى فى مثل هذا الةول ، حو أن غزارة الإنتاج الصناعي وازدياد التقدم الحضارى إنما يرجعان أساساً للى الكشوف العلمية ، التى خلقت تقنيات (تكنولوجيا) الآلات ، وهذه جدورها فعلت ما فعلت فى تغبير وجه الحيلة ؛ فإذا جاء رجل الأعمال و الفرد »

يقم الصناعة ويجمع من ورائها المال ، فحقيقة الموقف عندئذ لا تكون أن ذلك الفرد قد صنع بدوافعه الفردية ما صنع ، بل الذي صنع هو البخار والكهرباء والقوة الذرية ، والذي عرف كيف تستخدم هذه الأشياء هو عالم الطبيعة ، والعلم جماعي دائماً \_ كما ذكرنا \_ يتعاون على حل مشكلاته جماعات متعاونة من الباحثين ؛ إن كل ما فعله رجل الأعمال في هذه الحالة هو تغيير في توزيع الثروة التي تنتجها الآلة ، فبدل أن تكوم تلك الثروة في عدد من الأكوام ، تتجمع عنده في كومة واحدة ؛ فالثروة (القومية ) لا تزيد على يديه ، بل الذي يزيد على يديه هو ثروته ؛ وهنا كثيراً ما يقع الكتاب والشعراء في خطأ ، فيظنون أنه ما دامت الآلات في عصر الصناعة قد أدت إلى ما أدت إليه من تفاوت بشع في التوزيع ، فسحقاً لهذه الآلات وعصرها ، وما كان أجمل الزراعة فى ريف هادئ ، ربما تفاوتت فيه اللخول : لكن حسب الناس عندئذ صلتهم بالطبيعة ، وهي الأم الرءوم ؛ هكذا قد يكتب الكتاب وقد يتغنى الشعراء ، في سبيل مقاومة الآلات والمصانع ، لكن الذي يفوتهم في هذا كله ، أن الآلات ما هي إلا بمثابة القوة الخزونة ، تطلقها من عقالها فتفعل للهُ الأعاجيب ، كما أردت لما أنت ، لا كما أرادت لك هي ؛ وليس الذنب ذنها إذا اخترت لها أن تكلس المال في فرد واحد دون سائر الأفراد .

٤

أما بعد ، فهل بعدنا عن موضوعنا الذي أردنا أن ندير حوله الحديث ، وهو طراز الفردية الذي يتفق وظروف عصرنا ، التي من أهمها العلم والصناعة ؟ فربما سبق إلى ظن القارئ أنى نما قدمته أقول أن لا فردية بعد اليوم ، وليس ذلك هو مبدئى ، بل ولست أتصور كيف يكون ذلك ، لأنى وفرد ، وأنا أكتب هذه الصفحات نفسها ، لم أشرك معى أحداً في كتابتها ،

وأنا و فرد و حين أختار من الكتب ما أقرأ ، ومن المسارح ما أرتاد ، ومن مطارح الطبيعة ، أو من ندوات المدينة ما أقضى فيه وقت الفراغ ، فليس إذن سوالى هو : هل تكون فردية أو لا تكون ؟ إنما السوال هو : بأى معنى نفهم الفردية ؟

ولكى أجيب عن السوال ، رأيت ألا مناص من عرض فكرة الفردية كما كانت ، حين كان ينظر إلى الإنسان – وإلى غيره من الكائنات – من باطن لا من ظاهر . فيرى وكأنه وجوهر » ثابت يدوم ما دامت الحياة ، بل وإلى ما بعد الحياة ؛ وأما ما يبدو لأعين الناظرين من سلوكه الظاهر المتغير لحظة بعد لحظة ، فكان يغض عنه النظر ، باعتباره عرضاً زائلا ؛ ولذلك لم يكن عمة تناقض بين أن يكون الإنسان فرداً ، وأن ينعزل راهباً في صومعة ، لا بل إن الفردية بمعناها ذاك ، لم يكن يو كدها شويء بمقدار ما يو كدها مثل ذلك الاعتزال الزاهد .

لكننا نغير النظرة إلى الإنسان وسائر الكائنات ، فنجعل الفرد الخطآ متصلا من حوادث ، كل حادثة مها متصلة بغيرها بمجموعة من علاقات ، ومهذا يكون الفرد تاريخاً تتعاقب فيه الأحداث بكل ما يربطها بمحيطها من روابط ؛ فيصبح الفرد و مجموعة ، صغرى متدمجة في مجموعات أكبر ؛ ولا تكون ثمة فردية إلا ويمكن ردها إلى الله معية ، (من كلمة همع ،) بمعنى أنك لا تعرف فردا إلا إذا عرفت مصاحباته ومتعلقاته ، أنك لا تعرف فردا إلا إذا عرفت مصاحباته ومتعلقاته ، أن أنك لا تعرف فردا إلا مرتبطاً بماض وحاضر ومستقبل ، مرتبطاً بأسلاف أسلوه وبأسرة تعايشه وتعاصره — والأمة أسرة كبيرة — مرتبطاً بأهداف مقبلة يتعاون في تحقيقها مع سواه .

علم جديد قوامه ذرة لا تفهم إلا على صورة مركبة من أطراف كثيرة وما بينها من علاقات رابطة ؛ وفلسفة جديدة تساير العلم الجديد ، قوامها

تنويب «ابلوهر الفرد» إلى أحداث سلوكية ، كل حدث منها لا يفهم الا وهو بجزء «ن بجال ، مرتبط بموقف ، فيه ناس أخرون وأشياء أخرى يتصل بها وتتصل به ؛ واقتصاد جديد يتمشى مع العلم والفلسفة الجديدين ، قوامه المشاركة فى المصنع والمتجر والمزرعة ؛ ومجتمع جديد ينبنى على ذلك كله ، ويكون أقرب فى صورته إلى الكائن العضوى المرتبط الأجزاء والأعضاء ، منه إلى كومة الغللل التي لا ترتبط فيه حبة بحبة أخرى إلا بالتجاور فى المكان ؛ وفردية جديدة تجعل الفرد جزءاً من نسيج المجتمع ، كاللفظة الواحدة لا يتم معناها إلا وهى فى عبارة تشملها وتشمل غيرها فى بناء يحكم الروابط والصلات .

# الفرد ، والمواطن ، والإنسان

١

أما أن العالم قوامه — آخر الأمر — أفراد ، فذلك ما لست أشك فيه لحظة واحدة ؛ بل إنه ليأخذني العجب كلما صادفت أحداً بمن يشكون فيه ، حتى لترانى — عندئذ — أوقن بيني وبين نفسي ، أننا لابد متحدثان عن أمرين مختلفين ، بلغتين مختلفتن ؛ وإن ذهب بنا الظن الواهم أن موضوع الحديث واحد ، وأن لغة التفاهم واحدة ؛ فدفاتر المواليد وحدها شاهد حاسم بأننا — عند اللولة وعند الناس — محسوبون أفراداً ، لكل فرد منا اسمه الحاص ، وساعة ميلاده الحاصة ، من والدين معلومين ؛ وعلى كل فرد منا — بمفرده — تقع التبعة الحلقية أمام ضميره وأمام الله وأمام الناس ، على يقول وعما يفعل ، كما تقع عليه التبعة الجنائية أمام القانون ؛ وإن الحبتمع ليكافئ من أبنائه الفرد المحسن من حيث هو فرد ، ويعاقب الفرد المسيء من حيث هو فرد كذلك .

فإذا كان الأمر بهذا الوضوح كله ، فكيف ... إذن ... يقع فى الرأى المحتلاف ؟ أغلب ظنى أن موضع الخلاف إنما هو فى طريقة فهمنا لكلمة فرد ، لا فى طريقة سلوكنا الفعلى فى مواقف الحياة العملية ؛ وحسبك ... لكى تعلم أن أصحاب الرأيين جيعاً متفقون على سلوك واحد ... أن تجد هوالاء وأولئك معا يلجئون فى نشر الرأى الذى يرونه ، إلى الكتابة أو إلى الخطابة ، أو إلى أية وسيلة أخرى من وسائل النشر : مما يدل على أن كليما سواء ، فى الرغبة فى الاتصال بالناس ؛ ولو كانت و الفردية ، معناها عند

فريق منهما عزلة تفصل صاحبها عن المجتمع ، لما بلحاً إلى نشر رأيه مدا المجتمع نفسه ، وبنفس الطريقة التي يلجأ إليها الفريق الآخر .

إن ثمة اختلافاً جوهريا بين منطق الفكر القديم ومنطق الفكر الحديث، فى تصورهما « للفرد » ــ وهو اختلاف لو ألقينا عليه الضوء ، لأمكن أن تتقارب وجهتا النظر بين ( الفرديين ) وغير الفرديين ، فقد كانت الفردية قديماً تعنى ذاتاً غر منقسمة ، كأنما هي كيان قائم بذاته ، لا يعتمد في وجوده على سواه ، حتى ذهب بعض الفلاسفة إلى أن هذه الفردية لا تتحقق ولا تكتمل إلا في الوجود كله مأخوذًا على أنه وحدة واحدة نه ولكن من الفلاسفة كذلك من كان يعدد اللوات المفردة دون أن يجد في هذا التعدد تناقضاً ، على أن هؤلاء وأولئك لتزكيز اهتمامهم على النواة التي عكن تصورها مستقلة بذاتها ، لم يوجهوا إلا قليلا من اهتمامهم إلى و العلاقات ، التي تربط الذوات بعضها ببعض ؛ وإنه لمن الفوارق الرئيسية بين الفكر الحديث والفكر القديم ، أن الفكر الحديث كاد يرد كل شيء وكل فرد إلى مجموعة من علاقات ، على خلاف الفكر القديم الذي كان أميل إلى النظر إلى الشيء المعنن أو إلى الفرد المعنن وكأنه وحدة قائمة برأسها ؛ خذ ـــ مثلا ــ فكرة • الذرة • قديمًا وحديثًا ؛ فربما اتفق مفكر قديم ( مثل ديمقر بطس ) ومفكر حديث على أن العالم مركب من ذرات ، لكن الاختلاف بينهما يبدأ حن تناقشهما في معنى ( الذرة ) ، فعندئذ تجد التصور القديم هو أن الذرة الواحدة كيان مصمت مستقل قائم بذاته ، هي د جوهر فرد ۵ کما کان یقال ، وأما التصور الجدید فهو – کما نعلم يخلخل النمرة إلى كهارب سالبة وكهارب موجبة ، أهم ما فيها « العلاقات » التي تربطها بعضها ببعض .

هكذا نجد الفكرة عن ( الفردية ) قد تغيرت ، فبعد أن كانت تدل على وحدات مستقل بعضها عن بعض كياناً ووجوداً ، أصبحت تدل على

و علاقات ، من مجموعها يتكون هذا الذى نسميه فرداً ، دون أن يصح المقول بأن الفردية قد زالت وانمحت ، إذ الذى تغير هو المعنى الذى نفهم به الكلمة ؛ وعلى أساس المعنى الجديد ، الذى نفهم به الفردية على أن قوامها علاقات ، نجد أن و الأفراد ، ... أو إن شئت فقل و المفردات ، ... تتفاوت معة وضيقاً ؛ فإسماعيل الطالب بكلية الآداب و فرد ، ، ثم كلية الآداب بكل طلابها و فرد ، ، ثم جامعة القاهرة بكل ما تضم من كليات مختلفة و فرد ، ، ثم القاهرة بكل ما تضم من كليات مختلفة و هكذا و هكذا تستطيع أن توسع من نطاق و الفرد ، توسعة قد تنتهى إلى ضم الإنسانية كلها في حقيقة واحدة .

إنها تفصيلات وتفصيلات لا أول لها ولا آخر ؛ كل تفصيلة منها تنظری علی علاقة تربط و الفرد » بشیء معین أو بشخص معین ، أو بنقطة معینة من زمان ؛ ومن مجموع هذه التفصيلات معین تاریخ حیاته ، هی یتكون و هذا الفرد » ، لأن هذه التفصیلات هی تاریخ حیاته ، هی وسیر ته » التی سارها خطوة خطوة ، ویوماً بوماً ، لكن مجموعة التفصیلات التی تولف سیرة حیاة ، هی مجموعة فریدة متفردة ، یستحیل عملیاً و نظریاً ، أن تتكرر مرتبن فی فردین علی طول الزمان وامتداده و عرض المكان واتساعه .

ومن هنا كان و تفرد و الفرد الواحد هو بما لا يشاركه فيه فرد آخر من حيث مجموعه الكلى ، ولكن من هنا كذلك كان ارتباط الفرد بسواه حمل وضرورة ، إذ ما دامت حقيقته مجموعة و علاقات و ، فلا بد أن تكون هنالك أطراف أخرى يتعلق مها ؛ وهذه الأطراف الأخرى قد تكون أشياء - فتكون ما نسميه بالبيئة الطبيعية - وقد تكون أناساً من أهل وجيرة وأصدقاء وغير ذلك ، ومن هؤلاء من هو حى ، ومنهم من مات فأصبح جزءاً من تاريخه - ومن هؤلاء وأولئك تتكون بيئته الاجهاعية ؛ ثم تمتد البيئتان الطبيعية والاجهاعية إلى حدود معلومة فيكون الوطن ، وإلى غير حدود فيكون الوطن ، وإلى غير حدود فيكون العالم وأسرته الإنسانية بأسرها .

كلام واضح وبسيط إلى حد السداجة ، لكنه يزيل أكثر الخلاف بين الرأيين فى و الفردية ، و و الجاعية ، فالقائلون بالأولى يقصدون ما فى مجموعة العلاقات المكونة للفرد الواحد ، من تفرد لا يتكرر فى سواها ، والقائلون بالثانية يقصدون ما فى قوام الفرد الواحد من علاقات تربطه بسواه ، والجانبان — كما ترى — مرتبط أحدهما بالآخر أشد ارتباط وأوثقه ؛ ولقد كان هذا الارتباط لتنفصم عراه ، لو أمكن للفرد أن ينعزل انعزالا تتقطع معه كل صلاته بالآخرين ، لكن تصور هذه العزلة — مجرد المتصور — أمر محال ، وإذن تصبح المسألة تفاوتاً فى درجة التوشج والنشابك ، فمن الناس من تزداد وشائجه وصلاته ، ومنهم من تقل فى حياته هذه الوشائج والصلات ، على أن هذا التفاوت لا يعنى إلا تفاوتاً فى حياته غزارة الحياة وخصوبتها بن الأفراد .

4

فإذا اتفقنا على أن العالم قوامه أفراد – مع اتفاقنا على أن الفرد ينحل إلى شبكة من علاقات تربطه بالأشياء والأحياء من حوله – فقد اتفقنا في

الوقت نفسه على أن لكل فرد محلا من مكان ولحظة من زمان ، جما تتعين حدوده و يتحدد وجوده ؛ فليس منا من يعيش خارج مكانه و زمانه ، مهما شطح به الوهم وطار الحيال ، لأن وهمه هذا أو خياله هو «حالة » نفسية أو ذهنية قائمة راهنة ، فهو دائماً «هنا» و «الآن » ، إذا أعاد الماضي بذاكرته ، فقد أصبح الماضي عنده «حاضراً » ، وإذا تشوف المستقبل بخياله ، فقد ارتد المستقبل «حاضراً » كذلك .

ومعنى ذلك أننا ﴿ محليون ﴾ ليس لنا من ﴿ المحلية ﴾ فكاك ، فإذا تحدث منا متحدث، أو كتب كاتب ، جاء ما يتحدث به أو ما يكتبه مرتبطاً بمحله الذي يعيش فيه ، وبلحظته التي يحياها ، والرابطة هي اللغة التي يستخدمها فى حديثه أو كتابته ... على أقل تقدير ... إن لم تكن كذلك هي المضمون الذي تحمله تلك اللغة في طبها ؛ لا ، بل إن هذا المضمون نفسه ليتأثر باللغة التي تحمله تأثراً شديداً ، لأن اللغة ليست مجرد ترقيمات خاوية ، بل هي أوعية مليئة بخبرة أصحابها على مر تاريخهم ، ومن هنا كانت ترجمة المضمون من لغة إلى لغة أخرى ضرباً من المحال ، اللهم إلا على سبيل التقريب (وتخرج •ن هذا الحكم العام حقائق العلم التي تصاغ في رموز غير لغوية ، وقل أية جملة شئت، مهما بلغت بساطة مضمونها ، ثم انقل هذا المضمون إلى لغة أخرى ، تجدك قد اضطررت إلى نقص هنا وزيادة هناك ، مما تقتضيه و ثقافة ، تلك اللغة الأخرى؛ قل مثلا: «الكتاب على المنضدة» ثم انقل هذا المعنى إلى الإنجلزية The book is on the table ، تجد هنا كلمة دالة على و الكينونة » - هي كلمة is ــ لا يناظرها شيء في التركيب العربي ، ولكي تعلم خطورة هذه الإضافة التي قد تبدو لك تافهة يسيرة ، فلتعلم أن وراء هذه الكلمة من الدلالات الثقافية ماصدرت فيه \_ ولا تزال تصدر \_ مؤلفات بعد مؤلفات ؟ فما باللك إذا لم تكن الجملة المراد نقلها بهذه البساطة كالها ، وكانت مما يحمل فى ألفاظه وفى طريقة تركيبه انفعالات وعواطف ، أعنى مما يحمل شعراً أو عقيدة ؟

نعم إننا محليون ، ليس لنا من المحلية فكاك ، بحكم اللغة التي نتحدث بها ، وما يتعلق بألفاظها من مضمونات ثقافية تتصل بتاريخنا وبواقعنا ؛ ولا غرابة أن تكون اللغة أقوى العوامل جميعاً ، التي تتحدد بها والقومية ، لأنه إذا اختلف قوم عن قوم في اللغة ، فقد اختلفا كذلك في الحصيلة الثقافية التي ينظران بها إلى الحياة بأسرها ؛ وسوالنا الآن هو هذا : مع اعترافنا بأن الترجمة من لغة إلى لغة أخرى هي دائماً نقل على وجه التقريب فحسب ، فهل يمكن بلجاعة من الناس أن تنقل ثقافتها إلى جماعة أخرى ، عن طريق الترجمة ، بحيث تصبح الثقافة المنقولة في لغنها الجليدة مثيرة الاهنام الجهاعة المنقول إليها ، وإذا كان الأمر كذلك ، فما هي الشروط التي لا بد من توافرها ليكون للثقافة المنقولة هذه القوة ؟ ونعيد هذا بعبارة أبسط فنقول : هل يكون للنقافة المنقولة هذه القوة ؟ ونعيد هذا بعبارة أبسط فنقول : هل يكون ذلك ؟

### ٣

إنه ليبدو لى أن المسألة المطروحة هنا تكون أوضح ظهوراً ، إذا وضعناها فى أصغر نطاق ممكن لها ، فنقول : متى يتحدث الإنسان عن نفسه ، فإذا بجديثه هذا يثير اهتمام الآخرين ، حتى وإن كان هؤلاء الآخرون من بنى قومه الذين يتكلمون لغته ويتثقفون بثقافته ؟ أحسب أن اهتمام هؤلاء الآخرين يتحرك لحديث المتحدث ، إذا كان لهذا الحديث علاقة بجياتهم على أبة صورة من الصور ؛ لأنه بغير هذه العلاقة ، يصبح المتكلم وكأنه يتكلم بلغة يفهمها هو وحده ؛ وإنما يكون لحديث المتحدث علاقة بحياة السامع من أحد وجهن ، أو من كلا الوجهين معاً : أولها أن يجيء الحديث كاشفاً

عن حقيقة صاحبه ، فيعلم السامع أى نوع من الناس يكون هذا المتحدث ، ليعلم - آبالتالى - كيف يعامله فى الحياة المشركة بينهما ، وثانهما أن يجيء الحديث كاشفاً السامع عن حقيقة نفس السامع ذاته ، بحيث يخيل إليه أن المتحدث إذا تحدث عن إنسان ما ، فهو إنما كان يتحدث فى الوقت نفسه عن السامع ، لما بينهما من تشابه فى الطبع والتكوين ؛ ومن هنا نستطيع أن نصوغ التعميم الآتى : إذا تكلم متكلم عن حالة محلية خاصة ، ثم وجد الناس - من قومه ومن مائر الأقوام - أن هذه الحالة برغم محليتها وخصوصها ، هى حالتهم كذلك ، فإن كلام المتكلم حينئذ يجاوز محليته وخصوصه ، ليصبح عاماً مشتركاً فى كشفه عن جانب من طبيعة الإنسان ، أنى كان وأينا كان .

لقد يسهل على الإنسان أن يتحدث عن نفسه ، أو عن سواه : حديثاً يروى به ما شاء من أحداث ، لكن العسير هو أن يجىء حديثه هذا حاملا من دقائق الحياة الفردية ما يجاوز نطاق الفرد المروى عنه ، ليصبح ذا دلالة إنسانية عامة ؛ فما أهون على الإنسان أن يروى عن أحد الأفراد أنه تزوج من امرأة أحبها وأحبته . لكن ما أصعب أن يقع الراوى على خادثة ينزوج فيها الابن من أمه وهو لا يعلم أنها أمه ، وكل ما يعلمه أنها امرأة أحبها فيها الابن من أمه وهو لا يعلم أنها أمه ، وكل ما يعلمه أنها امرأة أحبها طبع أصيل في جبلة الإنسان ، وهو هذه العلاقة الإنسانية ، لأنها تكشف عن أقول : ما أصعب أن يقع الراوى على حادثة كهذه ، إما من الواقع الحيط به ، أو من خلق خياله المنبني على عامه بسر الحياة الإنسانية ، ذلك الدس الذي قد يخفيه الواقع الظاهر وراه أقنعة من التحريمات الاجتهاءية ؛ فهاهنا لا تكون الحادثة المروية منحصرة في حدود مكانها وزمانها ، بل تجاوز تلك لا تكون الحادثة المروية منحصرة في حدود مكانها وزمانها ، بل تجاوز تلك الحدود لتصبح كاشفة عن الطبع المستقر الراسخ بغض النظر عن المكان والزمان .

وما أهون على الإنسان الراوية أن يروى عن أب يحب بناته حباً يحفزه الله قسمة أملاكه بينهن قبل أن يستوفى الأجل ، ولكن ما أصعب أن يقع هذا الراوية على حادثة يرد فها البنات على مكرمة الوالد بمثل ما ردت بنات الملك لر على صقيعه ( فى مسرحية الملك لير لشيكسير ) من نكران المجميل نكراناً أبرز الطبيعة الإنسانية على حقيقها ، إن الراوية الذى لم يرزق موهبة الأديب فى قدرته على النفاذ إلى أعماق الطبيعة الإنسانية ، قد يخدعه ما يدور على الألسنة من عبارات مصكوكة جاهزة ، يتناقل فيها الناس ما بين الوالد والولد من حب متبادل ، لكن الأديب الموهوب النافد البصر : هو الذى ينفخ هذه القشور الظاهرة على السطح ، لينظر إلى الراسخ وراءها ، أهو والنفور ؟ أياً ما كانت الحال ، فإن من يكشف المناس عن هذا السر الإنساني وزمانها ، بل تعدى ذلك إلى التعميم الشامل الذى يكشف عن حقيقة لا تتقيد بمكانها وزمانها ، بل تعدى ذلك إلى التعميم الشامل الذى يكشف عن فطرة الإنسان

وما آهرن على الإنسان الراوية أن يروى عن عالم فذ من علاء الطبيعة ، كيف يعيش حياته العلمية فى وقار العالماء ، حتى ليحسبه تلاميله وخاصاؤه أنه إلى خصائص الملائكة أقرب منه إلى خصائص البشر ، لكن ما أصعب أن يقع هذا الراوية فى حياة هذا العالم على حقيقة عجيبة ، وهى احتفاظه فى مكتبته ببعض الكتب التى تخاطب الغريزة فى أحط دركاتها ، لينفس عن نفسه بها أثناء خلوته (اقرأ قصة والعبقرى والإلاهة ، لأولدس هكسلى) ؛ فني الكشف عن مثل هذا الضعف وأمثاله فى طبيعة البشر ، ما يبصر الإنسان عمقيقة نفسه ، كائناً من كان ذلك الإنسان ؛ وإنى لأذكر قصة رواها لى صديق عن أستاذين من أجل أساتلة سومن أجل من نعرف من أساتلة سخيل عنهما ، حين لم يكن يراهما إلا فى قاعات الدرس ، وبين الكتب وقى

غمار البحث العلمى ، خيل إليه أنهما صنف من الكائنات يستغنى عما يضطر إليه سائر الناس من طعام وشراب ، حتى كان ذات يوم ، رآهما معاً وكانا صديقين متلازمين – يمصان القصب فى جانب من الطريق العام ، فهاله ما رأى لأنه لم يكن يتوقعه ، لكنها الطبيعة الإنسانية بما تنطوى عليه من رفعة وانخفاض ومن قوة ومن ضعف ، إذا كشف لنا عنها كاشف ، جاء كشفه هذا متخطياً لحدود المكان والزمان :

لاذا انتشرت حكايات ألف ليلة وليلة ، في أرجاء العالم أجمع ، لا تنحصر في عصر بعينه ، ولا في أمة بذاتها ، ما لم تكن قد بسطت في حوادثها كثيراً مما تنطوى عليه النفس البشرية حين تنساب في أحلام يقظها فيا هي محرومة منه ؟ إن هذه النفس – لا سيا إبان المراهقة – إذا كانت تعانى فقراً في العيش ، وحرماناً من لذائله ، راحت تمزق بخيالها جدران القصور ، لترى هناك الموائد قد مدت بأشهى الطعام ، والأماسي قد زخرت بأجل النساء ؛ فإذا وقع قارئ مراهق – بحكم السن أو بحكم الطبع – على هذه السرحات التي لا تصدها حوائل ، لا من المجتمع ولا من الطبيعة ، فبساط الربح ينقله أيها أراد ، والخاتم السحرى ينقل إليه كل ما شاء ، فإذا هو يحيا حياة بتمناها ولا يجدها ، فإنه مستمتع بما يقرأ ، بغض النظر عن الجنس والوطن واللغة والعصر الذي يعيش فيه .

فتحدث كيف شئت عن نفسك ، أو عمن حولك ، حديثاً تغترفه من الواقع الفعلى ، أو من خلق الحيال ، فأنت بالضرورة « محلى » فى نوع التفصيلات التى تسوقها ، لكنك تجاوز هسله المحلية إذا كشفت للناس عما لم يكونوا قد رأوه من أنفسهم ، ثم يامحون فيه الصدق بمجرد روايته لمم ،

وليس الأمر في ذلك مقصوراً على الأدب ، بل إنه ليشمل ساثر ضروب الفكر واللفلسفة والسياسة والفن ؛ ولنبدأ حديثنا بالفن من تصوير ونحت ؛ فلتن كان الأدب مرتكزاً على اللغة ، التي هي بدورها مشمونة بالخبرة المحلية إلى اللدرجة التي يتعذر نقلها كاملة إلى أية لغة أخرى ، وبذلك لا يتاح للأدب أن يتخطى حدوده المحلية تخطياً كاملا ، إذ لا بد أن يبتى منه جزء لصيق بأرضه وبأهله ، فإن الفن التشكيلي من نحت وتصوير متحرر من هذا القيد ، لأنه لا يحتاج من متذوقه إلا إلى الرؤية المباشرة ؛ وبلمحة يصرية نافذة ، يجوز للفن المحلى أن ينتقل كاملا إلى المتذوق من أى موطن جاء ومن أى عصر ؛ إن كل صورة وكل تمثال مما تركه لنا الفنان المصرى للقديم ، يجسد الروح المصرية الفرعونية تجسيداً لا تخطئه حتى النظرة السريعة العابرة ، فتنتقل قيمه الفنية كلها إلى الإنسان الراثى ، لا تحول دون ذلك حواجز المكان والزمان ؛ وكذلك قل في الفن الإسلامي ، وما ينطبع به من طابع يمنزه في كل جزء منه ، وكذلك قل في كل فن أصيل ، من فنون الشرق والغرب والشمال والجنوب ، فالحدود المحلية تذوب ذوباناً بحيث يصبح \_ بالإضافة إلى كونه حاملا لكافة الخصائص المحلية ــ فناً يتذوقه كل إنسان ؟ وهل حال شيء دون أن يستوحي الفن الحديث الفن الأفريق بكل ما فيه من يساطة ورمز وتجريد؟ ولك أن تقول ذلك وأكثر منه بالنسبة إلى الموسيقي ، فقد يكون العزف أفريق المنشأ ، فمرقص له الإنسان للنشوان في كل مكان ـ

والفلسفة على ما فيها من موضوعية وتجريد يحررانها من قيود مكانها وزمانها ، حتى ليصغى إلى الفيلسوف سكان الأرض جميعاً ، وفي كل العصور يغض النظر عن موطنه وعصره ، فإنها مع ذلك متأثرة بمكانها وزمانها نأثراً يجعل الفلسفة في إنجلترا غيرها في فرنسا أو ألمانيا أو أمريكا أو الروسيا ؛ أريد أن أقول إن الفيلسوف برغم موضوعيته في النظر ، متأثر بطابع قومه في التفكير ، ومع ذلك فلأنه يعكس في فلسفته خصائص العقل الإنساني من إحدى نواحيه ، فهو مقروء في غير أرضه وفي غير أمته ؛ وإذن فالعبرة دائماً هي في الوقوع على جذر عيق من جذور الفطرة الإنسانية ، ثم دقة التعبير عنه وصدق التصوير والتحليل ، وذلك وحده كفيل للأثر الفكرى أو الأدبي أو الفي بأن يجاوز حدود الإقليمية إلى حيث الإنسانية كلها ، مع احتفاظه بكل خصائص الإقليم .

وانتقل من مجال الأدب والفن والفلسفة إلى مجال الفعل ، تجد الظاهرة نفسها ؛ ولنأخذ مثلا من ضروب الفعل ثورات الشعرب ؛ فكم من شعب ثار داخل إقليمه على هذا أو ذاك من أوضاعه التي أثارت فيه الغضب ، ولكن ما كل ثورة تجاوز حدود إقليمها إلى غيره من الأقاليم ؛ وذلك لأن من الثورات ما ليس يحمل من القم إلا ما يهم أهل إقليمه وحده ، كأن يثور الثائرون على حاكم بعينه ، حتى إذا ما تبدل حاكم بحاكم انتهى الأمر ، لكن من الثورات كذلك ما هو مترع بالقم الإنسانية ، التي من أجل تحقيقها قامت ، والقيم الإنسانية لا تخص إقليماً دون إقليم ، فسرعان عندئذ ما تطغى موجتها عبر حدود وطنها ، لتجتاح غبره من الأوطان التي تتعطش للقم الجديدة ذاتها ، وكانت تنتظر القيادة لتنفجر ؛ ولا فرق في هذه الحالة بين أن تجيء القيادة الثورية من داخل أو من خارج ؛ وما الرسالات السهاوية في الديانات إلا ثورات من هذا القبيل ، جاءت لتستبدل قيما بقم ، وضربة من الحياة بضرب ، ولذلك لم تقتصر رسالة منها على إقليمها ، بل امتدت كلها حتى شملت رقعة فسيحة من الأرض ، في هذا الانجاه أو ذاك ؛ وكذلك الحال بالنسبة للثورات السياسية ، فالثورة الفرنسية ، والثورة الروسية ، والثورية المصرية كلها من ثورات القيم ، التي لا تكاد تنبثق في مكان ، حتى تجد الأشياع في كل مكان .

٥

ليس في الجمع بين المحلية والعالمية سر ملغز ، فسره مكشوف واضح ، وهو العثور على أصل من أصول الفطرة البشرية ... في قرتها أو في ضعفها ... ، من حيث الذوق ، والشعور ، أو منطقية الفكرة ، أو القيم ؛ وفي كل حالة من هذه الحالات ينضح الكاتب أو الفنان أو السياسي أو الفيلسوف ، من بيئته المحلية ، إذ لا يسعه غير ذلك ؛ ثم يتوقف الأمر في عالمية الإنتاج على مضمونه : فهل يمس فطرة الإنسان في أصل من أصولها ؟ وإن الفطرة البشرية لهي من الخصوبة والغني بحيث لا يستنفدها الأدب والفكر في أمة واحدة أو في عصر واحد ، فهي قد تعلو إلى معارج الملائكة في روحانيتها وصفائها ، وقد تسفل إلى مهاوى الشياطين في خبثها وضمتها وشرها ؛ وإنه ليكفينا من المفكر أو الأدب لحية صادقة واحدة ، فهيء لنا بها جانباً مظلماً من هذا العالم الرحيب ؛ فإذا ما فعل ذلك ووفق يضيء لنا بها جانباً مظلماً من هذا العالم الرحيب ؛ فإذا ما فعل ذلك ووفق فيه ، اجتاز من فوره حدود مكانه وزمانه ليرحب به العالم أجمعين .

لكنى أتساءل ها هنا : لماذا نقرأ نحن هنا فى الوطن العربى لأدباء العالم ومفكريه ـ وبخاصة أوروبا وأمريكا الشهالية ـ أكثر ألف ألف مرة مما يقرأ ذلك العالم لأدبائنا ومفكرينا ؟ لماذا اجتاز أدبهم وفكرهم حــدود المحلية ليصبحا أدباً وفكراً عالمين ، ولم يجتز هذه الحدود أدبنا وفكرنا ، حتى

ليقرأ بعضنا لبعضنا وكأننا نتهامس في غرفة مغلقة ؛ لقد وفقنا في ثورتنا السياسية والاجتماعية أن نجعلها ثورة إنسانية تتأثر بها بلاد كثيرة جداً في أفريقيا وآسيا وأمريكا الجنوبية ، كأننا كنا نثور لهم ولنا في آن واحد ، لكونها ثورة تقوم على قيم ومبادئ ، فلماذا يخوننا التوفيق في دنيا القلم ؟ ألأن الأدب والفكر عندنا لم يستطيعا لمسة الإنسان من حيث هو إنسان ، واقتصرا على المواطن وعلى الفرد من جوانبهما التي لا تعمق حتى تمس جلور الفطرة المشتركة العامة ؟ أم أنها هي اللغة التي نكتب بها ، والتي قلما تجد من يترجمها إلى لغات أوسع انتشاراً ؟ إننا نحن الدين نترجم لأنفسنا من اللغات الأخرى إلى لغنا العربية ، فهل يطلب منا كذلك أن نترجم لأنفسنا من لغتنا العربية إلى اللغات الأخرى ؟ يخيل إلى ألا مناص لنا من أن نفعل ذلك ، العربية إلى اللغات الأخرى ؟ يخيل إلى ألا مناص لنا من أن نفعل ذلك ، يرغم أن الأقرب إلى الطبيعي أن ينقل عنا الراغبون فينا ، كما هي الحال برغم أن الأقرب إلى الطبيعي أن ينقل عنا الراغبون فينا ، كما هي الحال دائماً في حركات النقل الثقافي صغراها وكبراها على السواء .

على أن ترجمة آثارنا الأدبية والفكرية ليست هي الوسيلة الوحيدة في لإخراجنا من المحلية إلى العالمية ، لأن ثمة من الوسائل الأخرى ما يمكن اللجوء إليه ، هن أهمها نقل الفنون التي لا يحتاج تنوقها إلى لغة تترجم أو لا تترجم ، فثقافتنا المجلية التي فيها بعض القلوة على أن تكون رسالة عالمية ، مبثوثة في ثمرات التصوير والنحت ، وفي عدد لا بأس به من الأفلام السيهائية والتلفزيونية ، حيث تكنى روئية البصر ، وفي بعض معزوفاتنا الموسيقية والغنائية التي يكني لتقويمها إنصات الأذن ، وإذن فلزام علينا أن نعرض على العالم كل ما يمكن عرضه لنحطم حواجز المحلية التي تحصرنا في نطاق أنفسنا أو تكاد .

إن من حقنا الطبيعي أن نثيت ذواتنا ، في إنتاج يحمل خصائصنا المحلية ،

بكل ما فيها من ألوان تميز الأفراد من حيث هم أفراد ، وتميزهم من حيث هم مواطنون ، لكن خطوة ثالثة وأخيرة لا بد من اجتيازها لتكون لنا رسالة فكرية وهي أن نطلع العالم على ذلك الجانب من ذواتنا ، الذي يتجلى فيه و الإنسان ، من حيث هو إنسان ذو فطرة عامة شاملة ، وذو قيم ومبادئ تسعى إلى تحقيقها الإنسانية في سيرها الدائب نحو الكمال ، لا تعرف لنفسها في ذلك قيوداً من مكان ولا حلوداً من زمان .

## من هو المثقف الثوري

١

استوقف نظرى فيا قرأت منذ قريب ، قولان مختلفان ، لكنهما يلتقيان عند نقطة واحدة ، فيها من الخصوبة والثراء ما يوسى للفكر المتأمل بمعان كثيرة غزيرة ، من بينها معنى قد يكون هو الفصل الحاسم عند تحديدنا للمثقف الثورى من ذا يكون ؟ فتى يكون المثقف مثقفاً وكنى ، ومنى يكون مثقفاً وثورياً معاً ؟ أما أحد القولين فقد صادفته خلال قراءتى لديوان ابن عربى وترجمان الأشواق ، الذى تولى فيه ابن عربى بنفسه شرح شعره ، ليبن مراميه فى الرموز التى لجأ إلى استخدامها فى ذلك الشعر ؛ وقد أورد فى غضون هذا الشرح حديثاً للنبى عليه السلام يقول فيه : « ما ابتلى أحد من الأنبياء بمثل ما ابتليت ، مشيراً بذلك ـ فيا يقول ابن عربى ـ إلى رجوعه من حالة الرؤية ـ رؤية الحق ـ إلى دنيا الناس ليخاطب فيهم من ضل ليديه من حالة الرؤية ـ رؤية الحق ـ إلى دنيا الناس ليخاطب فيهم من ضل ليديه سواء السبيل ؛ أى أن رؤية الحق لم تكن عنده هى كل الطريق ، وإنما يكلها أن يغير الحياة على هذه الأرض بما يجعلها تعلو إلى الكمال الذى رأى .

وأما القول الثانى فقد وجدته عند محمد إقبال ، حيبا عاودت قراءة كتابه و تجديد التفكير الدينى فى الإسلام ، إذ وجدته يستهل الفصل الحامس من هذا الكتاب مهذه العبارة : و صعد محمد النبى العربى إلى السموات العلى ، ثم رجع إلى الأرض ، قسماً بربى لو بلغت هذا المقام لما عدت أبداً ، وهى عبارة تما ها حكى محمد إقبال - ولى مسلم عظيم ، هو عبد القدوس الجنجوهى ؛ ثم يمضى إقبال فى القول بأنه من العسير - فى ظنه - أن نجد فى الأدب الصوفى كله ما يفصح فى عبارة واحدة عن مثل هذا الإدراك العميتى للفرق السيكولوجى بين نمطين مختلفين من أنماط الوعى : أما أحدهما فهو المخط المدى

تتميز به حالة النبوة ، وأما الآخر فهو ذلك الذي تتميز به حالة التصوف ؛ في هذه الحالة الثانية – حالة التصوف – ترى المتصوف إذا ما بلغ شهود الحتى ، تمنى ألا يعود إلى دنيا الناس ، وحتى إذا هو عاد – كما لا يد له أن يعود – جاءت عودته غير ذات نفع كبير الناس ، لأنه سينحصر في ذات نفسه ، منتشياً بما قد شهد ، ولا عليه بعد ذلك أن تتغير أوضاع الحياة من حوله أو لا تتغير ؛ وأما في حالة النبوة فالأمر على خلاف ذلك ، لأن مشاهدة الحق يتلوها رجوع إلى الناس في دنياهم ، لا ليقف النبي مما يجرى حوله موقفا سلبياً غير مكترث ، بل ليغامر فيه بما يغيره التغيير الذي يخلصه من أوجه الفساد ، ويصعد به نحو مثال الكمال كما ارتسم في إدراكه الواعي لحظة الشهود .

إن إدراك الحق عند الصوفي هو غاية يوقف عندها ، وأما عند النبي فهو بمثابة يقظة تصحو بها كوامن نفسه ، حتى لتتحول تلك الكوامن بين جوانحه إلى قوى تهز أركان العالم هزآ ليستفيق من سباته ، فيبدل قيماً بالية بقيم جديدة ؛ فكأنما عودة النبي من حالة الشهود إلى حالة الفعل ، هي بمثابة مقياس يقيس شيئين في وقت واحد : يقيس مدى ما تنطوى عليه المثل العليا التي شوهدت في حالة الروية الروحية ، من قدرة على التطبيق والإصلاح ، ثم يقيس مدى ما تستطيعه الإرادة القوية والعزيمة الماضية من مواجهة الصعاب حتى تزيل حياة فسدت لتقيم مكانها حياة جديدة منشودة .

هذان هما القولان اللذان صادفتهما فيا قرأت منذ قريب ، واللذان يلتقيان عند نقطة واحدة مشتركة ، هي التفرقة بين رجلين : رجل يرى الحق فتكفيه الرؤية ، ورجل يرى الحق فلا يستريح له جنب حتى يغير الحياة وفق ما رأى .

ولنن كنت قد وجدت هذه التفرقة مقصورة على التمييز بين حالتي المتميز بين حالتي التصوف والنبوة ، فلست أرى ما يمنع من التوسع في التطبيق ، بحيث نجعلها

تفرقة بين المثقف الذي ينعم بثقافته ثم لا يغير من مجرى الحياة شيئاً ، والمثقف الذي لا ينعم بثقافته إلا إذا استخدمها أداة لتغيير الحياة من حوله ؛ وفي هذه الحالة الثانية ، يكون المثقف مثقفاً وثائراً معاً .

4

لكن هذه التفرقة تحتاج إلى مزيد من التحديد ؛ لأن والثقافة ، كلمة خلقها من خلقها من صناع الكلام ، لتنقلب على خالقها نفسه شيطاناً مريداً تغالبه فتغلبه ؛ فهو هو الذي صنعها ، لكنه بعد صنعها عجز عن تحديدها وتقییدها ؛ وکلما حاول ، وحاول الناس معه ، أن يحددوها ويقيدوها ، اتسعت فيها رقعة الغموض واشتد الظلام ، كأنها المارد الذي انبثق من قممه لينتشر دخاناً يملأ صفحة السهاء قتامة وسواداً ، لكننا ــ لكى نمضي في حديثنا الراهن ــ سنفرض أنها كلمة يقصد مها حصيلة العلم والمعرفة التي حصلها الإنسان بالموهبة أو بالكسب أو بهما معاً ؛ وعلى هذا الاعتبار يكون عالم الرياضة وعلم الكيمياء وغيرهما من رجال العلم أفراداً من زمرة المثقفين ، كما يكون المؤرخ والشاعر والفيلسوف ؛ فهل يجوز لنا أن نقارن بين عالمين من علماء الرياضة ، أحدهما ذرس الرياضة ولم يطبقها فى بناء الجسور ، والآخر درسها ثم طبقها ، أقول هل يجوز لنا أن نقارن بن هذين العالمين ، فندعو ثانيهما دون أولها بأنه مثقف ثورى لأنه طبق ما قد تعلم ، بمثل ما نقارن بن فيلسوفين أو عالمين من علماء الاجتماع أو الاقتصاد، أحدهما عرف واكتنى ، والثانى عرف وطبق معرفته على مشكلات الحياة الجارية ليحلها ، فنصف هذا الثانى ــ دون الأول ــ بأنه مثقف وثورى معاً ؟ أحسب أن ثمة اختلافاً ظاهراً بن الحالتين ، حالة الرجلين من رجال الرياضة والعلوم الطبيعية ، وحالة الرجلين من رجال العلوم الإنسانية ، بحيث تكون صفة

والثورية ، حين تضاف إلى المثقف ، أكثر انطباقاً على ميدان العلوم الإنسانية مها على ميدان العلوم الطبيعية ، فإذا صبح هذا ، كانت التفرقة التي أسلفناها ، لنميز بها بين والمثقف ، المكتنى في ذاته بثقافته ، ووالمثقف الثورى ، الذي يجاوز ذاته بثقافته ليمس بها مجرى الحياة من حوله ، تفرقة مقصورة ـ في الأعم الأغلب ـ على أصحاب الثقافة الإنسانية ، لأنها هي التي تشتمل على القيم ، والقيم هي التي يصيبها التغير حين يقال إن ثورة قامت وغيرت وجه الحياة .

هذا ــ إذن ــ وجه من وجوه التحديد ، لكنه وحده لا يكني ؛ لأن الذي يغير وجه الحياة وفق أفكار مختزنة في رأسه ، قد يغيره راجعاً به إلى وراء ؛ لا دافعاً به إلى أمام ؛ وأظن أن لا خلاف على أن صفة : الثورية ، حين تضاف إلى المنقف ، إنما يراد لها أن تقصر على من يدفع الحياة الإنسانية إلى الأمام ، تقابلها صفة ؛ الرجعية ؛ لمن يريد من أصحاب المعرفة أن يرد الحياة إلى الوراء ؛ لكننا ما دمنا ننشد الدقة الدقيقة في استخدام كلماتنا ، فلا بد لنا من البحث عن الفرق بين « الأمام » و ﴿ الوراء ﴾ ؛ لأن هذه التفرقة لا تكون مفهومة إلا بالنسبة إلى هدف معلوم ؛ فإذا كان هدفى ــ وأنا ساكن القاهرة ــ هو الوصول إلى الإسكندرية ، فالسر إلى الشمال سير إلى الأمام ، والسير إلى الجنوب سير إلى الوراء ؛ لكن قد يكون هدفي هو أسوان ، فعندئذ يكون السر إلى الشمال سبراً إلى الوراء ، والسير إلى الجنوب سير إلى الأمام ؛ وإذن فاستخدام ، الأمام ، و « الوراء ، لا يتم معناه إلا مقرونا بالهدف المنشود ؛ فما هو الهدف الذي يجعل التغيير الذي يحدثه المثقف في الحياة تقدماً إلى الأمام ، أو رجوعاً إلى الوراء ؟ يخيل إلى أن الفيصل هنا هو مسار التاريخ ، فلو وقعنا في مسار التاريخ على خصائص بعينها ، كان تأييدها وتعميقها دفعاً بالحياة إلى أمام ، وتعويقها دفعاً بالحياة إلى الوراء ؟ ويخيل إلى كذلك أن ثمة طائفة من ملامح ، لا اختلاف علمها ، هي التي

يجاهد التاريخ في تحقيقها ، كالحرية لأكبر عدد ممكن من الناس ، والعلم لأكبر عدد ممكن من الناس ، وهكذا . . القدكان هنالك حرية دائماً ، لكن الفرق هو في عدد من يتمتعون بها ، وقد كان هنالك علم دائماً ، لكن الفرق هنا أيضاً هو في عدد من يتاح لهم تحصيله ، والتاريخ سائر نحو توسيع الرقعة من فرد واحد إلى قلة إلى كثرة ، إلى كل أفراد البشر إذا كان ذلك مستطاعاً ؛ وبهذا يتحدد معنى و المئقف النورى و فيا أرى : هو من أدرك مثلا جديدة الحياة الإنسانية ، ثم لم يقف عند بجرد الإدراك ، بل حاول تغيير الحياة وفق ما أدركه ، شريطة أن يجىء هذا التغيير في الاتجاه الذي يسير فيه الناريخ ، من حيث توسيع الرقعة البشرية التي تتمتع بما كان مقصوراً على القلة من جوانب القوة والحرية والعلم وسائر أوجه الكمال كما ارتسمت في تصور الإنسان منذ أقدم عصوره :

#### ٣

على أن المثل الجديدة التى ترتسم فى ذهن المثقف المعتزل فيكفيه ارتسامها ، والتى يحاول المثقف الثورى أن يجاوز بها حدود ذهنه إلى حيث العالم الخارجى ليرغم هذا العالم على أن ينقاد للمثل الجديدة وأن يتشكل على أساسها ، ليست بجرد رغبات وأمنيات يرغب فيها المثقف لنفسه ويتمناها لذانه ، وإلا لما استحقت أن تسمى ومثلا ، أى و نماذج ، تحتذى ؛ ولكم وددت فى هذا الموضع من الجديث أن كانت تكون لى القدرة فى اللغة العربية لأجد لفظتين متقاربتين فى الجرس ، متباينتين فى المعنى ، أقابل بهما كلمتين فى اللغة الإنجلزية هما : deals, ideas ؛ فالأولى و أفكار ، ترتسم فى المنافة الإنجلزية هما : قاكار تتحول إلى نماذج ، لصاحبها ولغير صاحبها على السواء ؛ وهاهنا يكن الفرق البعبد بين ما يتمناه الإنسان لنفسه ولحياته على السواء ؛ وهاهنا يكن الفرق البعبد بين ما يتمناه الإنسان لنفسه ولحياته على السواء ؛ وهاهنا يكن الفرق البعبد بين ما يتمناه الإنسان لنفسه ولحياته على السواء ؛ وهاهنا يكن الفرق البعبد بين ما يتمناه الإنسان لنفسه ولحياته على السواء ؛ وهاهنا يكن الفرق البعبد بين ما يتمناه الإنسان لنفسه ولحياته عيث لا يعنيه أن يتغير من الناس سواه ، وبين ما يتمناه للناس جيعاً ، على

تفاوت اللدوائر في الانساع ، فأحياناً يكون جميع الناس هم أبناء الوطن الراحد ، وأحياناً أخرى يكون جميع الناس هم أفراد الأسرة البشرية كافة . إن و الفكرة ، لا تكون و مثلا أعلى ، إلا إذا آمن بها صاحبها إيماناً يدعوه إلى تطبيقها على نفسه أولا ، ثم إلى العمل الجاد في تطبيقها على سائر الناس ؛ فلو كنت - مثلا - أنمني لنفسي منزلا أملكه وأسكنه ، كانت هذه فكرة مبطنة برغبة ، وأما إذا تمنت لكل أسرة على أرض الوطن أن تملك مسكناً ، فعندئذ تتحول الفكرة مثلا أعلى ، وبعد ذلك قد أقف عند ارتسام هذا المثل الأعلى في صفحة ذهني ، لكنني قد أجاوز ذلك إلى محاولة التنفيذ والتحقيق بكل ما عندى من إرادة مصممة . وهاهنا أصبح و المثقف الثورى ، الذي يرى المثل الأعلى بذهنه ويسعى إلى تجسيده في الحياة الفعلية الثورى ، الذي يرى المثل الأعلى بذهنه ويسعى إلى تجسيده في الحياة الفعلية بإرادته .

وما أيعد ما يختلف به « المثقفون الثوريون » فيا يحاولون تطبيقه على حياة الناس من أفكار ، رأوها ، ثم عاشوها ، ثم هموا بتحويل مجموعة الناس على أساسها ؛ وهاك بعض الأمثلة الموضحة نسوقها من تاريخ الفكر الفلسقي يصفة خاصة :

سقراط هو مثلنا الأول ، نسوقه نموذجاً للمثقف الثورى الذى تتمثل فيه الحصائص التى بيناها فى الأسطر السابقة ؛ هاله أن يرى الناس يسلكون فى حياتهم على غير مبدأ ، فما يفعله هذا عن إيمان قد يفعل نقيضه آخر وعن إيمان كذلك ، كأنما أمور العيش مرهونة بأمثال هذه النزوات المجنونة الموجاء ، وكأنما أمور العيش هذه يستحيل عليها أن تنطوى تحت أحكام عقلية يتساوى فيها جميع الناس على حد سواء ؛ فهل يجوز لرجلين أن يذهب كل منهما على هواه فى زوايا المثلث كم يكون مقدارها ؟ كذلك – فيا اعتقد سقراط — ينبغى أن تكون حالم فى أمور الحياة الجارية ، فإما أن تكون الفكرة صواباً ، على أساس علمى عقلى ، فيأخذ بها الجميع ، وإما أن تكون الفكرة صواباً ، على أساس علمى عقلى ، فيأخذ بها الجميع ، وإما أن تكون

خطأ فيرفضها الجميع ؛ تلك إذن هي الصورة التي ارتسمت في ذهن سقراط وكان يمكن أن يقنع مها ويستريح ، لكنه بدأ بنفسه أولا وأخضع تلك النفس إخضاعاً ، لا هوادة فيه ، لأحكام العقل في كل صغيرة وكبيرة من صغائر الحياة وكبائرها ؛ وهنا أيضاً كان يمكن أن يرضى بذلك ويستريح ؛ لكن صوتاً قوياً أخذ يلوى في فواده ، ألا يستريح وألا يطمئن ، حتى يحمل سائر الناس على قبول ما قد ارتسم في ذهنه ، فطفق يجوب في الطرقات وبين المتاجر ، ويطوف بالأصدقاء ويجتمع حوله التلاميذ ، يناقش ويناقش ، ويحاور ويحاور ، حتى يتبين له والناس جيعاً وجوب أن يكون زمام الأمر ولا رغبة ولا عاطفة أجدى على الإنسان من عقله ؛ فلئن كانت التفرقة متعذرة بين نزوة ونزوة ، ورغبة ورغبة ، وعاطفة وعاطفة ، فني ميدان العقل وحده لا يستوى الذين يعلمون والذين لا يعلمون ، هاهنا يكون الفرق واضحاً بين الصواب والحطأ ، بن الحدى والضلال .

غير أن الحياة بدفعة العاطفة سهلة ميسرة ، وأما الحياة مقيدة بقيد العقل وبلحامه فصعبة عسيرة ؛ ما أهون أن تحب شيئاً فتأخذه وأن تكره شيئاً فتنفر منه وتتركه ، لكن ما أشق أن يصرفك العقل عن شيء تحبه ، وأن يرخمك العقل على شيء تكرهه ؛ ولللك جاءت دعوة مقراط إلى احتكام الناس المعقل على شيء تكرهه ؛ ولللك جاءت دعوة مقراط إلى احتكام الناس عندئذ إلى عقولهم فى أمور الحياة البومية مضنية مرهقة ؛ فما استراح الناس عندئذ إلا بعد أن جرعوه السم ليموت وتموت معه دعوته ، فينصرفوا من جديد إلى دفعة النزوة والهوى بغير وازع من العقل ولا رادع من العلم ؛ فلو كان صفراط دمثقفاً ، وكنى لنعم بفكرته وعاش ، لكنه أبى إلا أن يكون ومثقفاً ثورياً » يحاول تغيير الناس وتبديل الحياة ، فات ضحية دعوته ، لكنه مات معيداً برسالته .

ومثلنا الثانى للمثقف الثورى هو أفلاطون ؛ ارتسمت في ذهنه صورة

عقلية للدولة المثلى كيف تكون بحيث نجىء دولة قائمة على دعامة العدلة ، وأخذ في ماورة الجمهورية ، يفصل القول في صورة هذه الدولة العادلة ، بادئاً ببحث مستفيض - على طريقة المحاورة - عن معنى العدل الذي يريده ، متناولا بالتحليل معنى بعد معنى ، وزعما في إثر زعم ، حتى ينتهى إلى ما ظنه هو معنى العدل المقبول عند العقل ، وهو أن تتاح الفرصة لجميع ما ظنه هو معنى العدل المقبول عند العقل ، وهو أن تتاح الفرصة لجميع الأفراد ، بحيث يوضع كل فرد في المكان الذي يلائم طبيعته واستعداده وقدراته ، قائلا في ذلك إن الدولة هي فرد كتب بخط كبير ، فما يكون في الفرد الواحد يكون في الدولة ، إلى آخر ما ذهب إليه من تفصيلات في رسم الصورة المثلى ، مما أحسبه قد بات معرفة شائعة عند أوساط المثقفين .

ولو اكتنى أفلاطون مهذه الصورة العقلية للدولة يتصورها ويرسمها كتابة مفصلة ، لعددناه ؛ مثقفا ، يرى ؛ الفكرة ، ويحللها ويصل إلى النتائج التي يطمئن إليها ، فيسترخى ويستريح ، لكنه كان « مثقفاً ثورياً ، بالمعنى الذى حددناه ، وهو أن يلتمس طريق التنفيذ لفكرته التي ارتآها ؛ فما أرسل إليه ديونيسيوس الشاب ، الذي آل إليه الحكم في سرقوسا – بجزيرة صقلية ــ يعد أبيه ، أقول ما أرسل إليه هذا الحاكم الشاب يدعوه لتطبيق فكرته على دولته ، حتى لبي الدعوة فرحاً ، لأنه أراد أن يشهد فكرته مجسدة في حياة ، ولكن الملك الشاب سرعان ما ضاق بالفلسفة وقيودها ، وكاد يبطش بالفيلسوف لولا أن الفيلسوف قد لاذ بالفرار عائداً إلى أثينا ؛ وتمضى أعوام ، ويعود ديونيسيوس مرة أخرى إلى دعوة أفلاطون ، ليحاول تطبيق فكرته محاولة ثانية ، ويتمبل فيلسوفنا الدعوة برغم ماكاد يتعرض له من أذى في الدعوة السابقة ، وذلك لشدة رغبته في أن يجاوز بفكرته حدود ذهنه إلى حيث العالم الحي ، لكن الذي حدث للحاكم الشاب من ضيق في الزيارة الأولى ، عاوده في الزيارة الثانية ، وفر أفلاطون من تعذيب أوشك هذه للرة أيضاً أن يناله من الحاكم العابث ، كما فر فى الدعوة الأولى .

والحاكم الشاب هنا في ضيقه ، هو كشعب أثينا في حالة سقراط حين ضاق الشعب بدعوته إلى الأخذ بأحكام العقل دون نزوات الهوى ؟ فني كلتا الحالتين د مثقف ثورى ، يدرك الفكرة ، ولا يريد قصرها على نفسه ليتركها حبيسة رأسه ، بل يخرج بها إلى الحياة الواقعة ، فيجد الناس على عناد وتشبث بما ألفوه ، فيكون الصراع وما يؤدى إليه الصراع من غلبة هنا أو هناك ، فقد تكون الغلبة لصاحب الفكرة فتتغير الحياة برغم عبيد العادات المألوقة ، أو قد تكون الغلبة لهولاء على صاحب الفكرة ، فتختى الفكرة حتى ينهض لها على مجرى التاريخ داعية جديد .

وفى ظنى أن الغزالى ــ فى تاريخ الفكر الإسلامى ــ هو خبر الأمثلة التي تضرب للمثقف الثورى ، لأنه غير بفكره حياته وحياة الناس من بعده لعدة قرون ؛ فليس الفرق بين « المثقف » و « المثقف الثورى » فرقاً في الكم ، بحيث يكون الثانى أغزر إنتاجاً من الأول ، أو أكثر فكراً منه ، بل هو فرق في و الكيف ، لأن الأول والثاني معاً كالهما و يعلم ، لكن الثاني وحده هو الذى ينقل العلم إلى عمل وسلوك ؛ فالجاحظ وأبو حيان التوحيدي يمثلان قمة ما وصل إليه ( المثقف ) العربي في العصور القديمة ، بمعنى الثقافة انعام ، الذي لا يتخصص في فلسفة أو لغة أو فقه أو نحو ذلك ؛ لكن لا الجاحظ ولا أبو حيان كان ثورياً في ثقافته ، لأنك تقرأ لهما فتز داد : علما ، لكنك لا تدرى كيف تغر من أوضاع حياتك وفق هذه الزيادة العلمية ؟ وأما الغزالي فشأنه غير هذا ؛ لأنك تقرأ له ، فإذا أخذت بوجهة نظره ، كان لا بد لك من تغيير أساوب الحياة والنظر ، فهاهو ذا رجل يقول لك إن التجربة النفسية ... لا المنهج العقلي ... هي طريقك إلى رسم خطة الحياة ، وإن الحياة المثلى هي الحياة الروحية العملية في آن ، فالروحانية بغير عملي خواء ، والعمل بغير روحانية جفاف ويأس ؛ وألف الغزالي كتاب

الإحياء ، ليبث به فى د علوم الدين ، حياة جديدة يتحقق بها ما قد أوصلته
 إليه نجربة نفسية مارسها وعاناها .

ونعبر القرون لنصل إلى تاريخنا الثقافي الحديث ، فنرى الأمثلة واضحة الممثقف المعتزل ، والمثقف الثورى ؛ وأبدأ بجال الدين الأفغافي ، الذى هو وسقراط ، حياتنا الفكرية الحديثة ، يطوف كما كان يطوف سقراط ، ويجادل ويناقش كما جادل سقراط وناقش ، ويخلق التلاميذ والأتباع كما خلق سقراط تلاميذه وأتباعه ؛ يشعل الروح كما أشعل ، ويوقظ النفوس كما أيقظ ؛ نعم إن رسالة الأفغاني لم تكن هي رسالة سقراط ، لكن الأداء واحد في الحالتين ، كانت رسالة سقراط . كما أسلفنا . أن يكون الاحتكام في أمور الحياة كلها إلى العقل في تجريده المنطقي الحالص ، وكانت رسالة الأفغاني أن يكون الاحتكام إلى القومية الدينية المفهومة على ضوء العقل ، لا على ضلال الحرافة ، لكن طريقة الأداء عند الرجلين ضوء العقل ، لا على ضلال الحرافة ، لكن طريقة الأداء عند الرجلين متشامة ؛ فكلاهما مثقف ثورى ، لأن كليما لم يكفه أن ويعرف ، لنفسه ، بل أراد أن يعرف الناس من حوله .

ویجی، بعد الآفغانی إمامنا محمد عبده ، فیکون هو و أفلاطون به حیاتنا الفکریة الحدیثة ، فهو تلمیذ الآفغانی کما کان أفلاطون تلمیذاً لسقراط ، وهو یستقر للکتابة والدرس والمحاضرة بعد تطواف أستاذه الآفغانی ، کما استقر أفلاطون للکتابة والدرس والمحاورةبعد تطواف أستاذه سقراط ؛ کان مستقر أفلاطون هو الآزهر ، وکان مستقر أفلاطون هو الآکادیمیة ؛ کلاهما یتصور بعقله حیاة جدیدة ، ویجعل وسیلته إلی إقامتها تعلیم الناس وتنویر العقول ؛ لم یکن الإمام محمد عبده یدرس ما یدرسه لیزدادفقها لنفسه ، بل کان یفعل ذلك لیزدادفقها یما یغیر دنیا الناس ، کان یفعل ذلك لیزدادفقها یما یغیر دنیا الناس ، کان یفعل ذلك لیزدادفقها یما یغیر دنیا الناس ، کان یفعل ذلك لیزداد فقها یما یغیر دنیا الناس ، کان یفعل ذلك لیزداد فقها یما یغیر دنیا الناس ، کان یفعل ذلك لیصلح ولیبنی و لینشی ولیعلم ولیری ؛ لم یکن و مثقفاً ، وکنی ، بل کان و مثقفاً ثوریاً ، .

وقل هذا في قاسم أمين ، وفي لطني السيد ، فالأمر فيهما أوضح من أن يحتاج إلى شرح وتوضيح ، الأول يكتب ليغير أوضاع الحياة بالنسبة إلى نصف الشعب ، المرأة ، والثاني يكتب ليؤصل حياة سياسية على أصول ديمقراطية ؛ كلاهما مثقف ثورى ، يحصل العلم ، لا ليضعه في رأسه كما توضع الآثار في المتحف ، بل ليتخذ منه أداة فعل وعمل وتطوير وتغيير .

٤

إن التفرقة بين و المثقف و و المثقف الثورى ، هي نفسها التفرقة بين و العلم للعلم و و العلم للمجتمع ، نعم ، إنه لا مراء في أن العلم في حد ذاته قيمة ، فن يعلم خير عمن لا يعلم ، مهما تكن مادة علمه ، لكن العلم الذي من شأنه أن يعالم مشكلات الناس في حياتهم اليومية ، فيه علم وزيادة ، فيه قيمة العلم مضافاً إلها قيمة التطبيق ، والحق أني - بحكم ما أذهب إليه في فلسفة المعرفة بصفة عامة - لا أعترف بعلم لا تكون فيه قابلية التطبيق ، بل لا أدرى كيف يكون ذلك ، اللهم إلا في حالة واحدة ، وهي أن يجعل المدارس من نفسه و ذاكرة ، تحفظ ما قاله الأولون ؛ وعند ثله لايكون ثمة وعلم ، بالمعنى الدقيق لهذه الكلمة ، بل يكون في رأس الدارس و مكتبة » يرجع إليها كما يرجع إلى الكتب المرصوصة فوق الرفوف .

العلم علم بشيء، ولا يتم لك مثل هذا العلم إلا إذا ألمت بذلك الشيء محلا وتركيباً، ومن ثم تصبح لديك القدرة على التصرف فيه تصرفاً تخدم به أغراضك ؛ ولذلك قبل إن والعلم قوة ، أعنى أن العلم وقدرة »، قدرة على تغيير جزء من العالم الحارجي – جزء كبر أو جزء صغير ب تغييراً يصيره بيئة صالحة لحياة أفضل ؛ قدرة على أن أجعل من الماء مصدراً لارى ولتوليد الكهرباء وتسيير السفن ، وعلى أن أجعل من المواء أجنحة للطيران ، وأسلاكاً تنقل الصوت والصورة من مكان إلى مكان ، ليس العلم حالة وأسلاكاً تنقل الصوت والصورة من مكان إلى مكان ، ليس العلم حالة

بكماء خرساء ، نقف بها إزاء الدنيا متفرجين لما يحدث ، دون أن نغير بها تيار الحوادث ونوجهه كيفها نشاء ؛ فما لم يكن العلم وقوة ، أو وقدرة ، على إخصاب الأرض ، وإزالة المرض ، وتنقية الماء والهواء ، وتيسير الانتقال ، وغير ذلك من إقامة جوانب الحياة ، فماذا يكون ؟

هذا ما أذهب إليه فى فلسفة المعرفة بصفة عامة ، حتى لأرفض والتأمل الملحى الذى يركز المفكر به فكره فى لاشىء – وأعنى لا وشىء المبلغة الحرفى لكلمة شىء – فكل علم متعلق وبشىء اله وظاهرة الاعتمامة المحوقف من مواقف الحياة ، لنبقيه على حاله إذا كان صالحاً لأغراضنا ، أولنغيره بما يخدم تلك الأغراض ؛ وإذن فعندى أن المثقف لا يتم تكوينه إلا بأن يكون مثقفاً يستخدم ثقافته فى حياته ؛ على أن أصحاب الثقافة يعودون بعد ذلك فيتفاوتون ، فنهم من يقصر استخدام ثقافته على حياته الخاصة ، ومنهم من يتأرق وكأنه يرقد على شوك ، ما لم يستخدم تلك الثقافة فى رقعة أوسع من حياته الحاصة ، رقعة قد تمتد حتى تشمل الوطن ، وقد تمعن فى الامتداد لتشمل الإنسانية كلها ، فعندئذ يكون مثل هذا الرجل أجدر الناس بصفة والمثقف الثورى الم

## ضوء على معنى الصراع الفكري

١

لا تكون الفكرة - كاثنة ما كانت - إلا جواباً عن سوال ، إذ آبا لا تكون فكرة - بالمعنى الدقيق لهذه الكلمة - إلا إذا جاءت حلا مقترحا لمشكلة قائمة ، والمشكلة المعينة هي يمثابة سوال مطروح ينتظر الجواب ، سواء صيغ هذا السوال صياغة معلنة صريحة ، أم ظل مضمرا في ذهن صاحبه ، فإذا قلت - مثلا - إن الجوية حتى فطرى للإنسان ، كان ذلك إجابة عن سوال يسأل : ما هو مصدر الحرية التي يتمتع بها الإنسان ؟ أو قلت : إن الشمس هي التي تعكس ضوءها على سطح القمر ، كان ذلك إجابة عن سوال يسأل : من أين يأتي الضوء إلى القمر مع أنه بطبيعته جسم معتم ؟ وهكذا ، وقديماً بحث الفلاسفة في صنوف الأسئلة التي يمكن أن تسأل عن الشيء الواحد ، وأطلقوا مصطلحا خاصا هو كلمة و المقولات ، ويذكر أرسطو من هذه المقولات عشرا ، وهو بذلك يعني أن تسأل عن الشيء الواحد عشرة أنواع من الأسئلة ، فقد تسأل عن جوهره بقولك : ما هذا ؟ أو عن كيته بقولك : ما لونه تسأل عن جوهره بقولك : ما هذا ؟ أو عن كيته بقولك : ما لونه وما طعمه ؟ إلى آخر الأسئلة العشرة التي ذكرها أرسطو منذ قديم .

وواضح أن لكل ضرب من ضروب السوال لغة خاصة يجاب بها عنه ، فير اللغة التي يجاب بها عن غيره من الأسئلة ، فإذا سألتك عن طول الجلدار ، توقعت منك أن تستخدم لغة العدد لا لغة الألوان والطعوم ، وإذا سألتك عن مكان شيء أو عن زمانه ، كان لكل حالة لغتها الحاصة ، هذا واضع ، أما الذي يحتاج إلى توضيح فهو أن والصراع الفكرى ، بين

رجلين أو جيلين من الناس ، لا يكون إلا إذا ألتي عن شيء معين سؤال معين ، فأجاب كل من الرجلين إجابة غير التي أجاب بها الآخر ، كأن تسأل : ما مصلر الحرية التي يتمتع بها الإنسان ؟ فيجيب أحد الرجلين بأنها فطرية تولد مع الإنسان ، ويجيب الآخر بأنها حق تمنحه له إحدى السلطات في مثل هذه الحالة وحدها يكون الحكم بالصواب على إحدى الاجابتين ، مؤديا حما إلى الحكم بالحطأ على الإجابة الآخرى .

لكن هذه الحالة هي واحدة من أربع حالات ممكنة الحدوث ، ومن ثم يجيء الحلط ويقع الخطأ ، فهنالك حالة يطرح فها سوَّال معن ، فإذا برجلن يجيبان عنه إجابتن مختلفتن ، كل منهما صادق إلى حد ، باطل إلى حد ، أى أن كلا منهما صواب بعض الصواب لا كله ، وعندئذ يكون الجانب الذي أصاب فيه الأول ليس هو نفسه الجانب الذي أخطأ فيه الثانى ، فهاهنا لا يكون بن الفكرتين و صراع ، لأننا قد نجمع الصوابين معا ، ونبعد الباطلىن معا ، أى أن الإجابتين يمكن أن يتكاملا وأن يتعاونا على تكوين الاجابة الصحيحة ، خذ لذلك مثلا ما نشب ــ وما يزال ناشبا ــ بيننا من خلاف في الرأى : هل نترجم العلوم - كالطب - إلى العربية أو لا نترجمها ؟ قد يجاب عن هذا السوال بإجابتين متطرفتين ، إحداهما تطالب بالترجمة العربية ترجمة كاملة تشتمل على كل ما يرد في العلوم من عبارة ومن مصطلح ، محتجة بأنه لا حياة للغة القومية إلا إذا حمات علوم عصرها . . . والأخرى تطالب بألا ترجمة في هذا الحجال ، وبوجوب أن تدرس العلوم في المنة أجنبية ــ كالإنجليزية مثلا ــ هاتان إجابتان مختلفتان عن سؤال واحد ، لكن الصواب في أي منهما قد لا يكون صوابا كاملا ، والحطأ في الأخرى قد لايكون خطأ كاملا، بحيث يجوز أن يكون الموقف الأصبح هو الجمع بين جانب من هنا وجانب من هناك ، كأن نقول – مثلاً ـــ إننا نترجم من المصطلح ما نجد له ترجمة عربية وافية ، ثم نعرب

ما يستعصى على الترجمة وما يحسن تركه على نطق قريب من نطقه الأصلى المشترك بين اللغات المختلفة ( فالترجمة هي وضع لفظ عربي مرادف للفظ الأجنبي ، والمتعريب هو وضع الصوت الذي تنطق به اللفظة الأجنبية في أحرف عربية ) – إنني هنا لا أويد رأيا ولا أعارض رأيا ، لكنني أعرض نوعا من اختلاف الرأى في مشكلة مطروحة ، تتعاون فيه الإجابتان المختلفتان ، دون أن ينشأ بينهما ما يصح تسميته « بصراع » .

وهنالك حالة ثالثة من حالات الحلاف الفكرى يكون فيها السوال المطروح سوالا واحدا محددا ، فتجىء عنه إجابتان يظن أنهما مختلفتان على حين أنك لو حللتهما ، وجدتهما مترادفتين متساويتين ، وكل ما في الأمر بينهما هو أنهما وضعتا في عبارتين مختلفتين ، ولا زلت أذكر سوالا ألقاه على أبي إذكنت غلاما ، إذ سألني : أيهما تفضل ؟ برتقالة ،قشرة أم برتقالة بغير قشر ؛ فاندفعت مجيبا : أفضل برتقالة بغير قشر ، فقال مازحا : ولماذا لا تأخذها مقشرة ؟ فقلت : لكي أضمن نظافتها ، وعندئذ لفت ذهني إلى أن البرتقالة بغير قشر هي نفسها البرتقالة المقشرة ، والاختلاف هو في اللفظ لا في المعنى .

ومن أحدث الأمثلة في حياتنا الفكرية ، على مثل هذه الحالة تلك المشكلة التي ما تفتأ تثار بين فريقين من الكتاب ، وهي : أنعد اشتراكيتنا اشتراكية عربية أم نعهدها تطبقيا عربيا للاشتراكية ؟ فيجيب فريق بالإجابة الأولى حرصا على أن تكون اشتراكيتنا مطبوعة بطابعنا الحاص المتأثر بظروفنا الحاصة ، ويجيب الفريق الآخر بالإجابة الثانية حرصا على وحدانية المبدأ الاشتراكي وعدم تجزئته ، على أن الفريقين معا متفقان على أن الاشتراكية معناها يصفة عامة عدم استغلال الإنسان للإنسان ، وفي اعتقادى أن الإجابتين مترادفتان برغم ما يبدو على ظاهرهما من تباين ، فافرض – مثلا – مثلا – مثلا حربي للقطن ؟ فأجاب عبيب بالصيغة الأولى وأجاب مجيب آخر بالصيغة عربي للقطن ؟ فأجاب عجيب بالصيغة الأولى وأجاب مجيب آخر بالصيغة

الأخرى ، فهل ترى بينهما من خلاف فى المعنى فى كان اختلاف الرأى بين الفريقين عن الاشتراكية العربية ليكون ذا معنى او أن كل فريق منهما عرف مفهوم الاشتراكية تعريفا يخالف تعريف الآخر له ، أما وقد اتفقا على التعريف ، بأنها هى عدم استغلال الإنسان الإنسان ، ثم أراد كل منهما أن يميز التعريف العام بصفة تجعله خاصا بحالة معينة ، وكذلك أراد كل منهما أن تكون صسفة والعربية ، هى المميزة ، فأى فرق بين أن تصف الاشتر اكية بأنها عربية أو تصفها بأنها تطبيق عربى ؟ المهم فى كلتا الحالتين أن ثمة فسكرة عامة متفقا علمها ، ومميز ا خاصا يقيد الفكرة العامة ، وهو أيضا متفق عليه ، فسيان بعدئذ أن تعبر عن هذا المعنى على هذا النحو أو ذاك . . علم علم علمة الفكر المعاصر مجلة عربية ؟ أو هى تطبيق عربى لفكرة المجلات ؟ هل تعد تماثيل مختار نحتا عربيا أو تعد تطبيقا عربيا لفن النحت ؟

وهنالك حالة رابعة ، لعلها أن تكون أعوص الحسالات ، وأحوجها إلى دقه التحليل وحسن التوضيح ، وأعنى بها الحالة التي نتلي فها إجابتين عتلفتين من شخصين ، على ظن مهما بأنهما يجيبان عن سوال واحد ، ويعالجان ، شكلة معينة مشتركة بينهما ، على حين أنهما في حقيقة الأمر يجيبان عن سوالين عتلفين ، كل منهما يتناول مشكلة غير المشكلة التي يتناولها الآخر ، وسرعان ما تتعقد الحيوط الفكرية وتتداخل فتتعذر الروية الواضيحة ، وإنما يوقعنا في مثل هذا الحلط ، أن يقدم لنا السوال واحدا في صياغته اللفظية ، لكنه في حقيقته يدمج سوالين أو أكثر عن موضوعات مختلفة ، فلو أردنا سلامة السير في مثل هذه الحالة ، لوجب منذ البداية أن نفل المدمج ، لنضع كل سوال فرعي على حدة ، وغالبا ما يحدث هذا الازدواج ، حين ترد في السوال المطروح لفظة ينقصها التحديد ، بحيث يستطاع فهمها على أكثر من وجه واحد ، أعنى أن تكون هذه اللفظة الواحدة بمثابة لفظتين أو أكثر ، كل لفظة منها تستقل وحدها بمشكلة قائمة بذاتها ، فافرض - مثلا -

أن المسألة المطروحة هي عن والحقيقة ، ما سبيلنا إليها ؟ فعندثل ترى من الفلاسفة من يقول إن السبيل إليها هو والحدس ، ومنهم من يقول إن السبيل إليها هو والحواس ، السبيل إليها هو والحواس ، أفلا يجوز في هذه الحالة أن يكون سر الخلاف بين أولئك وهولاء أن كلمة والحقيقة ، ينقصها التحديد ، بحيث يندمج في هذه الكلمة الواحدة مشكلات عدة ، فأخذ كل فريقمن الفلاسفة مشكلة غير المشكلة التي أخذها الفريق الآخر ؟ إذا تبين ذلك ، كان ما بينهم من اختلاف هو أبعد ما يكون عن والصراع ، ، لأن كلا منهم يلعب لعبته في ميدان مستقل .

تلك حالات أربع من اختلاف الرأى عند أصحاب الفكر ، ألحصها لتكون مرثية للقارئ بنظرة واحدة ، فيسهل عليه أن يرى الزعم الذي نزعمه ، وهو أن والصراع الفكرى ولا يتحقق إلا في حالة واحدة دون سائر الحالات :

۱ - مشكلة يقترح لها حلان ، بحيث إذا أصاب حل منهما تحتم أن
 بكون الآخر باطلا ، وهاهنا يكون صراع فكرى .

٢ ــ مشكلة يقترح لها حلان ، لكن كل حل منهما لا يتناول من المشكلة
 إلا جانبا واحدا ، وهنا لا يكون صواب أحدهما نافيا لصواب الآخر .

٣ ــ مشكلة يقترح لها حلان ، لكنهما لا يختلفان في المعنى وإن اختلفا في الصياغة اللفظية ، وهنا يكون صواب أحدهما هو نفسه صواب الآخر .

ع-سوال يدمج فى صياغته أكثر من مشكلة واحدة ، فيعالج أحد المفكرين مشكلة منها ، وبعالج مفكر آخر مشكلة أخرى . وهنا يكون لكل منهما صوابه أو خطؤه مستقلا عن صواب الآخر أو خطئه ، فلا صراع بينهما ولا ما يشبه الصراع :

وسبيلنا الآن إلى مزيد من الأمثلة ، تأخذها من حياتنا الفكرية ، توضيحا لهذه الحالات الأربع.

#### 4

لو نظرنا إلى الحياة الفكرية -- كما يذبنى أن ينظر إلها - باعتبارها مرحلة نظرية لابد أن تلحقها مرحلة التنفيذ والتطبيق، أعنى لو نظرنا إلى الحياة الفكرية ، لا على أنها لهو ومتاع لأصحابها ، بل على أنها هى مرحلة التخطيط التى تنتهى بالتصميم ثم بالتنفيذ ، وجدنا أن الحالة الأولى من الحالات الأربع المذكورة - أعنى حالة الصراع الفكرى بمعناه الدقيق -- هى الحالة الوحيدة التى يؤدى اختلاف الرأى فيها إلى اختلاف في طرائق التنفيذ ، وبالتالى فإن اختلاف الرأى فيها معناه اختلاف في طرائق من أمور الواقع ، ومن ثم تجيء أهميتها وخطورتها بالقياس إلى زميلاتها ، فروب النفير على أرض الواقع ، وإذن فهو -- على أحسن تقدير -- ضروب التغيير على أرض الواقع ، وإذن فهو -- على أحسن تقدير -- فروب التغيير على أرض الواقع ، وإذن فهو -- على أحسن تقدير -- ولنضرب أمثلة من و صراعاتنا ، الفكرية الحقيقية والمزعومة ليتضح المعنى ولنضرب أمثلة من و صراعاتنا ، الفكرية الحقيقية والمزعومة ليتضح المعنى المذى نريد .

الاختلاف ما يحتم الأخذ بإحداهما دون الأخرى ، فإما هذه وإما تلك ، مع استحالة الحمع بين الفكرتين في شيء واحد بعينه ، وإذن فقد كان بين الفكرتين صراع ، كانت الغلبة فيه للفكرة الجديدة ، وهي غلبة لا تقف عند حد الرياضة الذهنية ، بل يكون لها طريقها إلى التطبيق والتنفيذ ، بحيث تنغير الأمور على أرض الواقع تغيرا يجعل لها صورة غير التي كانت ، وسندا يصبح لكلمة « ثورة » معناها العيني المحسوس .

خذ مثلا ثانيا لمثل هذا الاختلاف الذي يحتم علينا أن نأخذ بأحد الطرفين دون الآخر ، لما بين الطرفين من تناقض يمنع الجمع بينهما في لحظة واحدة ، الاختلاف على مبدأ التعليم ، أيكون واجبا على اللبولة إزاء المواطنين بحيث تتكفل الدولة بنفقاته في كل مراحله ، أم يكون من الخدمات التي تباع لمن يملك المال لشرائها ؟ هاهنا كذلك وصراع ، بين الفكرتين ، لأن قبول الفكرة الأولى بالنسبة إلى مرحلة معينة من مراحل التعليم ، يقتضى رفض الفكرة الثانية ، فلو فرض أن كان لكل من الفكرتين أنصار ، كان بين الفريقين صراع فكرى ، وهنا نلاحظ للمرة الثانية أن الصراع عندئل إذا الفريقين صراع فكرى ، وهنا نلاحظ للمرة الثانية أن الصراع عندئل إذا انتهى إلى انتصار فكرة على فكرة ، كان معنى ذلك تغيرا حقيقيا في دنيا الواقع .

وهاك مثلا ثالثا للصراع الفكرى حين يتم معناه ، قضية المرأة وحريتها حين أعلنها قاسم أمين ، فهل تخرج المرأة — التي هي من أوساط لم تكن تسمح للمرأة فيها بحقوق معينة — هل تخرح تلك المرأة إلى حيث تظفر بحقوقها تلك ، من سفور ومن تعليم ومن مشاركة في الأعمال العامة ؟ هنا تكون الإجابتان بالإيجاب والنبي إجابتين متعارضتين تعارضا يجعل صواب الواحدة منهما مؤديا بالضرورة إلى خطأ الأخرى ، ونلاحظ للمرة الثالثة أن مثل هذا

الاختلاف الفكرى مود إلى تبديل صورة الحياة الواقعة إذا ما كتب النصر للفكرة الجديدة على الفكرة القديمة .

ومثل رابع وأخير للصراع الفكرى بمعناه الذى حددناه له ، تلك المشكلة التى ثارت فى أربعينات هذا القرن عن الكتابة العربية : أنبق عليها كما هى بأحرف عربية ، أم نبدل هذه الأحرف بأحرف لاتينية ؟ هاهنا أيضا ترى كيف يجىء الأخذ بإحدى الفكرتين مبعدا للفكرة الأخرى ، وفى هذه القضية قد حدث أن كان النصر للفكرة القديمة فاختفت الفكرة الجديدة ، فلبثت صورة الواقع على حالها لم يصبها تغير .

ونستطيع أن نمضى في ضرب الأمثلة لما قد حدث في حياتنا الفكرية خلال هذا القرن من و صراعات و حقيقية بين أفكار تنصل هذا الجانب أو ذلك من جوانب حياتنا ، وهي صراعات يتحتم فيها الأخذ بأحد الطرفين المتصارعين دون الآخر ؛ مع استحالة الجمع بينهما في مشكلة واحدة بعينها ، وقد كتبت الغلبة في معظم الحالات الفكرة الجديدة ، فتغرت الحياة فيا يتصل بالفكرة الغالبة ، لكن تلك الغلبة أحيانا لم تكن من نصيب الفكرة الجديدة ، فظلت الفكرة القديمة غالبة سائدة ، وبالتالي لم نتغير الحياة في جانبها المتصل بتلك الفكرة ، وهنا ينبغي أن نذكر حقيقة هامة ، وهي أن جانبها المتصل بتلك الفكرة ، وهنا ينبغي أن نذكر حقيقة هامة ، وهي أن تطورا وتقدما ونموا ، فإذا كانت الفكرة الغالبة في الصراع ، محققة تطورا وتقدما ونموا ، فإذا كانت الفكرة الغالبة في الصراع ، محققة التطور ، كانت خيراً من زميلها ، بغض النظر عن أمهما جديد وأمهما للتطور ، كانت خيراً من زميلها ، بغض النظر عن أمهما جديد وأمهما قسديم .

٣

أما الحالة الثانية من الحالات الأربع التي أسلفنا ذكرها ، فهي حين بتناول كل من المتجادلين جانبا من المشكلة المعروضة غير الجانب الذي يتناوله الآخر ، وعند ثن لا يكون بن الطرفين وصراع ، بقدر ما يكون بينهما تعاون وتكامل ، حتى ليجوز لنا ضم الصواب الجزئى الذى أدركه أحدهما إلى الصواب الجزئى الذى أدركه زميله ، ليكون لنا بذلك الضم الصواب كله ، أو شطر من الصواب – على أية حال – أكبر من كل من الصوابن على حدة ، وقد ضربنا لذلك مثلا مشكلة العلوم وترجمها ، فهل نقلها إلى العربية أو نتركها على أصلها فى أيدى طلابنا ودارسينا ، ونسوق الآن مثلا آخر أو مثلن .

فالمشكلة ما زالت قائمة ، والنزاع ما زال محتدما ، حول الفصحى والعامية بأيهما نكتب في مجال القصة والمسرحية والشعر بصفة خاصة ، وسوالنا الآن هو هذا : أحقا نحن بإزاء طرفين نقيضين لا يلتقيان ؟ هل المسألة هي إما أن نكتب بالفامية ولا فصحى ؟ إما أن نكتب بالفامية ولا فصحى ؟ ألا يجوز أن يكون هنالك موقف يجمع بين الفصحى في سياق والعامية في سياق ؟ ماذا لو كتب متن القصة — مثلا — بالفصحى وحوار العامة بالعامية ؟ ماذا لو أخذنا من الفصحى بطرف ومن العامية بطرف كالاقتراح الذي ما فلمه الأستاذ توفيق الحكيم ؟ إن ما بقوله أنصار الفصحى لا ينقض بالضرورة ما يقوله أنصار العامية بالذي ينقض ما يقوله أنصار العامية من الوجوه .

وقريب من هذا مشكلة الشعر القائمة المحتدمة بين قديمه وحديثه ، ويحلو للقائمين بها أن يسموها و صراعا ، كأنما لو نظم الشعر شاعر على النسق التقليدى تمتم ألا يقرضه شاعر آخر على أى نمو شاء ! نعم كأنما في العربية كلها شاعر واحد وهو إما أن يقول الشعر على هذه الصورة أو على نقيضها! هب أن سائلا سألك : أتريد للناس أن يأكلوا اللحم أو الأرز ؟ أفلا يكون الجواب : أريد لهم أن يأكلوا اللحم والأرز ومائة صنف آخر غير اللحم

والأرز إذا أسعفهم جيومهم وبطومهم ، ولقد شهدنا في هذه والمعركة ، عجبا ، إذ شهدنا شاعرا ينظم الشعر على صورته التقليدية من وزن وقافية ، ولأن شخصه محبب لدى أنصار الشعر الجديد ، رأوا في شعره شعرا جديداً \_إنني أو كد لقارئي أنني لا أكتب هذا مؤيدا لجديد أو قديم ، بل أكتب هذا مؤيدا لجديد أو قديم ، بل أكتب لأبين ألا وصراع ، في مثل هذه المشكلات ، لأن الطرفين المتنازعين لا يزيح أحدهما الآخر ، بل يأتي ليقف إلى جواره ، كأنما أنت صاحب منزل ذي ثلاث غرف فأضفت إليها غرفة رابعة .

ولقد شهدنا كذلك معركة عنيفة في عشرينات هذا الترن وثلاثيناته بين أنصار الجديد وأنصار القديم عندئد معناهما على التوالى: الثقافة الأوروبية والتراث العربى - وكان بيننا من انتصر الأولى انتصارا تاما ، ومن انتصر للتراث العربى انتصاراً تاما ، ولوكان المتقاتلون فوى بصر وسمع ، لرأوا بين ظهرانهم - حتى في ساعة احتدام المعركة - أدباء اجتمعت في قلوبهم وفي عقولهم أطراف الثقافتين معا ، مما يدل دلالة قاطعة على أن المسألة ليست إما هذا أو ذاك ولا اجتماع بين الجانبين ، بل هي على صورتها الآصح : هذا وذاك معا ، فهل تعد طه حسين مثلا مشربا بالثقافة العربية وحدها ؟ هل تعد العقاد من الفريق الأول أو من الفريق الثانى ؟ وكذلك قل في هيكلوالماز في وغيرهما، وهاهي ذي الأعوام قد كرت بنا إلى يومنا الراهن ، فإذا الثقافتان اليوم يتلاقيان في وحدة - إلا تكن قد تحت فهي في طريقها إلى أن تتم - بحيث يتكون منهما ما يصبح ثقافة جديدة مطبوعة بطابعنا الحديث .

٤

وكذلك ليس من ضروب والصراع ، الفكرى أن تختلف العبارتان فى اللفظ لكنهما تترادفان فى المعنى ، وقد أسلفت لذلك مثلا هذا الحلاف الظاهرى

الذي تجري به أقلام طائفة من كتابنا اليوم عن « الاشتر اكية العربية ، و « النطبيق العربى للاشتر اكية ، ، وأريد الآن أن أزيد من الأمثلة لعلها توضح ما نريد ، فمن المشكلات القائمة بيننا اليوم مشكلة ﴿ الالتزام ﴾ في الأدب والفن ، بل وفي الفكر بصفة عامة ، وإن الحديث في المشكلة ليوحي بأن هنالك فريقىن : أحدهما يقول بوجوب الالتزام ويقول الآخر بعدم وجوبه ، على أن تمة مسلمة متفقا علمها ، وهي أن الالتزام لا يقصد به الإلزام ، بمعنى أن الحركة تنبع من داخل اللفكر أو الأديب، ولا تفرض عليه من عوامل خارجية ، وإذن فقد انحصر الخلاف ، المزعوم ، في أن فريقا يقول : إنه لابد أن يكون عند الأديب أو المفكر هدف يلتزم بلوغه بالوسائل التي يراها ، على حين أن الفريق الآخر يقول – في زعم الزاعمين – إنه لا هدف هناك عند الأديب أو المفكر ، ولذلك فلا وسائل معينة محددة ، وتسأل الزاعمين : ترى هل يمسك المفكر غير الملتزم ـ أو الأديب ـ قلمه ، ويغمض عينيه ، ويخبط بالقلم على الورق كيف اختلجت الأصابع ، كأنه قط وجد أمام آلة كاتبة فراح يخبط على مفاتيحها بمخالبه ؟ فيكون جواب الزاعمين عن سوالك هذا - فيما أظن - هو شيء كهذا : لا بل إن غير الملتزم هو من يفكر للفكر نفسه ، ومن يصنع أدبا للأدب نفسه ، وفنا للفن نفسه . . أى أن الأهداف و داخلية ۽ لا و خارجية ۽ ــ إن جاز هذا الوصف ــ ونحن نقول لهؤلاء : إن هذا هو النزام ، ولا فرق ــ من حيث « الإلتزام » ذاته ــ بين أن يكون الهدف هو داخل الأثر الفكرى أو الأدبى ، أو خارجه ، كلاهما التزام لصاحب الأثر بما أراد أن يصنعه ، فإذا كان هنالك بعد ذلك اختلاف بن قائل بأن الهدف لابد أن يكون خارج الأثر المصنوع ، وقائل آخر بأنه إنَّمَا يكون داخلا في كيان الأثر ذاته ، فليس الاختلاف عندئذ على و الالتزام ، وجودا وعلما ، بل الاختلاف على موضع الهدف الذي يراد النزامه ، وإذن فلا فرق ــ من حيث الالنزام ــ بين عبارتين : إحداهما تقول إن الأدب هو للأدب ، وأخرى تقول إن الأدب للمجتمع ، إذ

العبارتان كلتاهما تقرران الالتزام على حد سواء وبمعنى واحد، وإن اختلف فهما الشيء الذي نلتزم به ، وإنه لمما يزيد هذا الأمر وضوحا ، أن القائلين بأن الأدب الملتزم معناه التزام بمشكلات المجتمع ، لا يفوتهم أن يؤكدوا بأن هذا الالتزام عشكلات المجتمع لا يعنى الأديب من أن يلتزم و أيضاً ، عا يوجبه الفن الأدنى من قواعد وأصول ، وحتى لو أخذنا بهذا التفسير ، فإن الخلاف بين الفريقين لا يكون خلافا على وجوب الالتزام أو عدم وجوبه ، بل يكون على « عدد » الالتزامات . ففريق يقول إنهما التزامان : التزام بقواعد الفن الأدنى أولا، والتزام بأن يكون المضمون هو مشكلات المحتمع ثانيا ، على حمن أن الفريق الآخر يطالب بالنزام واحد ، هو النزام بقواعد الفن الأدبى ، ولا شأن لنا بعد ذلك بالمضمون ونوعه ، فإذا كانت هذه هي حقيقة الموقف ، أفلا يكون الفريقان معا على اتفاق في فكرة الالتزام من حيث هوكذلك ؟ وإلا فأين هو الأديب الواحد أو الفنان الواحد أو المفكر الواحد ، على طول التاريخ الثقافي كله ، الذي لم ، يلتزم ، في عمله شيئاً ما ؟ فإذا قال قائل هنا: لا ، بل نريده أن يلتزم كذا لاكيت ، كان ذلك و إلزاما α لا α التزاما α . . وقد اعترفنا جميعا بأنه لا إلزام .

وأسوق مثلا آخر وأخراً ، لاختلاف الرأى الموهوم ، حين تختلف العبارات في لفظها ، حتى إذا ما أمعنت النظر في مدلولاتها ، ألفيتها تسهدف هدفا واحدا ، والمثل الذي أسوقه هو اختلاف القائلين بالفردية والاجهاعية ، في ظنى أنه لو ترك التقابل بين الطرفين هكذا مطلقا من القيود ، لأفر غناه من معناه ، فالمعنى الحقيق المقصود هو ألا ينشط الفرد في ميادين العمل والفكر إلا بما عساه أن يخدم المجموع ، لكن هذا نفسه لا ينني أن يكون الفرد في نشاطه فردا ، وإنما هو مطالب بنوع معين من النشاط اللي يحقق به فرديته والذي يفيد المجتمع في الوقت نفسه ، إذ قد ينشط الفرد بما بهدم المجتمع ، وإذن فليس الشرط هو ألا ينشط الفرد من حيث هو فرد ، بل الشرط هو

أن يوجه نشاطه الفردى نحو خدمة الناس ، افرض أن الفرد الذى نخاطبه لهذا الكلام يحترف مهنة الحكم في لعبة الكرة ، فكيف يمكن أن يمارس حرفته إلا من حيث هو فرد؟ لهذا فنحن لا نطالبه بأن يحد من فرديته ، بل نطالبه بأن يوجه نشاطه الفردى في أدائه لحرفته نحو هدف معن يخدم اللاعبين جميعا يم إن أشد أنصار الفردية تعصبا لرأيه ، لا يطرح الناس من حسابه ؛ بدليل أنه يتكلم ليعبر عن رأيه ذاك ، ويرسل كلامه إلى المطبعة ليطبع وينشر ، وهو حين يتكلم وحين يعمل على نشر كلامه ، إنما يتوجه به نحو الناس ، وإذن فالقائلون بالفردية والقائلون بالاجتماعية ، إنما يةولان شيئاً واحدا ، إذاكان المراد هو أن يكون النشاط الفكرى أو العملي ذا صلة بالمجتمع كله أو بعضه ، ولا يك ن بيهما فرق إلا إذا قصرنا معنى الفردية على النشاط الذي مهدم المجتمع . ويعارض مصالحه ، لكن من أين يتحتم هذا المعنى ؟ وعلى كل حال ، فلوكان دفع المجتمع أو تعويقه هو موضع الحديث ، كان لمثل هذا الاختلاف معنى ، أما أن يكون المحوران هما الفردية والاجتماعية ، من حيث هما ، فلا اختلاف هناك في حقيقة الأمر ، لأن الفردية لا تكون إلا في مجتمع .

()

وإن أغمض الحالات جمعاً عن الروية ، هى الحالة الرابعة – من الحالات الى أسلفنا ذكرها ـ حين يكون لكل متحدث مشكلته التى يتصدى لها ، ويرغم ذلك يظن المتحدثان أنهما يتصديان لمشكلة واحدة بعينها ، وأن أحدهما ، إذا أصاب الرأى ، تحتم أن يوصم زميله بالحطأ .

وأعيد القول مرة أخرى ، بأن الخلاف لا يكون بين رأيين ، إلا إذا كان الرأيان مما يتعلقان بسوال واحد ، أى أنهما معا يندرجان فى مقولة واحدة ، فإذا سئلنا ــ أنت وأنا ــ عن جدران هذه الغرفة ، فقلت أنا إنها

بيضاء ، وقلت أنت إن ارتفاعها أربعة أمتار ، فليس هذا الذي بيننا هو خلاف في الرأى ، لأنك بمثابة من يجيب عن سوال غير السوال الذي أجيب أنا عنه ، أنت تتحدث عن و الكيف ، وأنا أتحدث عن و الكم ، وهما مقولتان مختلفتان .

وحسى هنا مثل واحد أسوقه لاختلاف الرأى المزعوم ، حن لا يكون في حقيقة الأمر اختلاف ، لأن كل رأى من الرأبين متصل عشكلة غير المشكلة التي يتصل مها الرأى الآخر ، وليكن هذا المثل هو اختلاف النقاد على مبدأ النقد الأدنى ماذا يكون ؟ فهاهنا تجد إجابات كثيرة ، ناقد يجعل مبدأ البحث عما تحمله القطعة الأدبية من رسالة فكرية ، وناقد آخر يجعل مبدأ البحث عن القالب الذي صبت فيه تلك الرسالة إذا كان ثمة رسالة وناقد ثالث ، ورابع وخامس إلى آخر الصف الطويل ، ويزعمون أنهم مختلفون في مشكلة واحدة بعينها ، وليس الأمر كذلك ، لأن كلا منهم بهتم بشيء غير الشيء الذي مهتم به الآخر ، افرض أننا أربعة أصدقاء دخلنا معاً مكتبة ليبحث كل منا عن كتاب غير الكتاب الذي يبحث عنه الآخر: واحد يريد كتاب الوجود والعدم لسارتر ، وآخر يريد كتاب مبادئ الهندسة لأقليدس ، وثالث يسأل عن الأيام لطه حسن ورابع يطاب ديوان العةاد، فهل يكون بيننا خلاف على رأى ؟ وهكذا قل في أربعة نقاد يتناو لون قصة أو مسرحية ، بمبدأ نقدى لكل منهم غير المبدأ الذي يأخذ به زميله ، فالقصة المنقودة هي الدكان الذي سيدخلونه جيعاً ، لكن لكل مهم فها مأرباً ، إن وجده كان خبراً وإلا فهو يخرج منها بغير زاد ... اختلفت المطالب، أي اختلفت الأسئلة فاختلفت الإجابات بالضرورة، فلا صراع هناك كما قد يظن المغرمون بالصراع الفكرى ، حيث يكون ، وحيث لايكون بغر تمييز.

# أزمة القيم في عصر الانطلاق

١

لا أريد أن هنالك أزمة قائمة بالفعل بين جديد القيم وقديها ، لكني أريد أزمة نقيمها ونخلتمها خلقا ؛ فليس أهون على الإنسان من أن يحيا في عالمن : فعالم خارجي عام يضطرب فيه مع الناس في أوجه النشاط والعمل ، يحكمه في التعامل معهم مجموعة من القوانين واللوائح ، وعالم داخلي خاص يعيش فيه مع أهله. وخلصائه ، تضبطه معهم مجموعة من المعايس ، قد تتفق وقد لا تتفق مع معايير العالم الخارجي حيث سائر المواطنين الذين لا تربطه بهم صلة القربي القريبة أو الصداقة الحميمة ؛ فإذا كان مما يجوز له هنا أن ينفض نفسه نفضاً بحيث يمدح ما يمدحه عن صدق ويذم ما يدمه عن صدق ، فلا يجوز له هناك أن يمدح أو يذم إلا ما يريده له الناس من مدح وذم ؛ وإذا كانت علاقته هنا مع أفراد أسرته ومع أصدقائه هي أن يقف الواحد منهم إلى جانب الآخرين في صف واحد ، أقدامهم كلهم دائسة على الأرض ، ورءوسهم كلهم معتدلة القامة لا تنحى تحت حمل يثقلها من أعلى ، فعلاقته هناك مع سائر المواطنين في المكتب والمصنع والشركة والمصرف، بل وفى الملعب وفى الطريق هي أن يقفوا في عمود رأسي ، الواحد منهم على أكتاف من دونه ، وإذا كان مما لا يجوز له هنا أن يسرق الوقت والجهد والمال من سواه ، فتلك كلها أمور جائزة له هناك ، لا يمنعه من أدائها إلا خشية العقاب

نعم ، ليس أهون على الإنسان من أن يعيش في عالمين ، لكل عالم مهما قواعده وقوانينه ؛ ويغلب أن تكون القواعد والقوانين التي تضيط

السلوك في العالم الخارجي العام هي تشريعات مسنونة من صاحب السلطان ، وأن تكون القواعد والقوانين التي تضبط السلوك في العالم الداخلي الخاص . هي مواضعات خلقية وعرف وتقليد ؛ ويغلب كذلك أن تكون للأولى من ألوان العقاب المقررة ما يردع الناس عن مجلوزة الحدود المشروعة ، .وألا يكون للثانية من ألوان العقاب إلا لذعات الضمائر واستهجان الآخرين ، وإنه لمن المأاوف لهذا الازدواج أن يكون هو الحالة الطبيعية التي لا تشر دهشة عند أحد ( إلا أن يكون من المشتغلين بفلسفة الأخلاق) في العلاقات بن أمة وأمة أخرى ، كأنما ليس ثمة من ضير على الإنسان أن يعامل مواطنيه عَلَى نحو ، وأن يعامل أبناء البلاد الأخرى على نحو آخر ؛ فالفعل الواحد المعن يفعله في بلده فيكون خيانة كبرى يستحق علمها الإعدام ، والفعل نفسه يفعله في بلد آخر فيستحق به من مواطنيه أوسمة التقدير . . . أقول إنه من المألوف لهذا الازدواج فى القيم أن يكون هو الحالة الطبيعية بس أفراد أمة مع أفراد أمة أخرى ؛ لكنه لا يكون هو الحالة الطبيعية بن أبناء الأمة الواحدة إلا إذا كان في الأمر جانب خبىء يحتاج لأن يكشف عنه الغطاء لتقع عليه الأبصار في ضوء النهار ؛ وكشف الغطاء عما في أنفسنا من ازدواج في القيم ، من شأنه أن يحدث الأزمة التي أشرت إليها في أول المقال .

#### 4

وأهم ما يحدث ازدواجا في القيم بين أبناء الأمة الواحدة ، هو أن تكون ثلك الأمة في مرحلة انتقالية من مراحل نموها وتطورها ، والمعلوم في مثل هذه الحالة أنه وإن تكن أسس التعامل بين الناس منبثقة آخر الأمر من شبكة العلاقات كان التغير في هذه العلاقات كان التغير في أسس التعامل كلها لاحقاً ضرورة وحتماً ، إلا أن التغير المادى الاقتصادى أسرع دائماً من نتائجه الحلقية ، حتى لكثيراً ما يحدث أن يجيء التغير أسرع دائماً من نتائجه الحلقية ، حتى لكثيراً ما يحدث أن يجيء التغير

الحلق بعد أسبابه من التغيرات الاقتصادية بسنوات طوال ، بل إنه قد لا يجيء ، ويظل الإنسان في حالة قلقة بن ما يكسب به العيش في عالمه الحارجي وبين ما يدخل الطمأنينة والسكينة على نفسه في عالمه الداخلى ؛ لقد سارت الإنسانية في تطورها من اقتصاد الرعى الى اقتصاد الزراعة ، ومن هذا إلى اقتصاد الصناعة ، وكان لها في كل طور من هذه الأطوار أخلاق تلائم المحيط الاقتصادي ، لكن ما أكثر ما تخلف في كل مرحلة من أخلاق المرحلة السابقة عليها ؛ فني مجتمعنا الزراعي هنا في مصر ، كانت تسود - إلى جانب ما تقتضيه حياة الزراعة من أخلاقيات - بقايا من مجتمع البداوة الرعوية احتفظ بها العرب من عهد بداوتهم ونقلوها إلى المجتمعات التي كانت قد استقرت في زراعتها أمداً طويلا ؛ وها نحن أولاء في حالة انتقال من طور الزراعة إلى طور الصناعة ، لكننا مازلنا مثقلين بأخلاقيات المجتمع الزراعي جنباً إلى جنب مع ما تدعو إليه الحياة الجديدة - بعلمها وصناعها - من أخلاقيات جديدة .

لقد استقرأ وروستو وفي كتابه ومراحل النمو الاقتصادى ومراحل السير التي اجتازتها البلاد — على اختلاف مكانها وزمانها — في تطورها الاقتصادى بما يستتبع ذلك من تطور اجتماعي وثقافي وسياسي ، فوجدها خمس مراحل ، هي : المرحلة التقليدية ، تتلوها مرحلة التحول ، ثم مرحلة الانطلاق ، وهذه تتلوها مرحلة النضج ، وأخيراً نجىء مرحلة الرفاهية على المستوى الحضارى الرفيع .

فى المرحلة التقليدية الأولى ، تكون أوضاع الحياة محددة ضيقة الحجال ، لكل شيء قيوده من التقاليد والعرف ، ولكل حركة طريةها المرسوم ، حتى لا يجوز للسائر أن يمشى بأسرع ولا بأبطأ مما ينبغى، ولا للضاحات أن يضحك بصوت أعلى مما يجب ؛ العمل الرئيسي فى هذه المرحلة زراعة ، والسلطان الحقيقى فى أيدى ملاك الأرض ، وصالح الأسرة فى هذه المرحلة فوق صالح الأمة ، ولكل أسرة مستواها الطبقى ، فلا يؤذن لأبنائها أن يشرئبوا

بأعناقهم إلى ما هو أعلى . . . ثم تسرى أشعة العلم فى جسم الحياة — إما قليلا قليلا أو دفعة سريعة — فيتبع العلم صناعة تشغل بعض الأيدى عن فلاحة الأرض ، وتجعل المدينة مركز القوة دون الريف وقراه ؛ بل إن حركة التصنيع لتمس الزراعة نفسها ، فإذا الحقل بمكناته وجراراته كأنه مصنع ، وإذا القرية كأنها مدينة صغيرة ، وتلك هى معالم المرحلة الثانية : مرحلة التحول .

حتى إذا ما كملت عملية التحول ، واستكل المجتمع خلالها ملامح وجهه الجديد ، دخل فى مرحلة الانطلاق ، وفها تتجدد خلاياه كلها لتلاثم الحياة العلمية الصناعية الحضرية الجديدة ، فتتغير العلاقات الإنسانية بأسرها ، وتتغير الحقوق والواجبات ؛ تتغير قيمة العمل بالسواعد بالنسبة إلى أصحاب الفراغ ، وتتغير مهمة الحاكم بالنسبة إلى المحكوم ، وتتغير العلاقة بين الرجل والمرأة ، بين أهل الريف وأهل الحضر . . يتغير كل شيء فى مرحلة الانطلاق لتندفع الملامح الجديدة التي نشأت فى مرحلة التحول ، حتى تبلغ مداها ، وهذه هى المرحلة التي نقف اليوم على مشارفها ، لنجتازها فى عدد من السنين يكثر أو يقل بحسب دوافع التطور ، ثم لننهى مها إلى المرحلتين من السنين يكثر أو يقل بحسب دوافع التطور ، ثم لننهى مها إلى المرحلتين الأخير تين : مرحلة النضج ومرحلة الرفاهية على مستوى حضارى رفيع .

وأوضح ما يلفت أنظارنا في مرحلة الانطلاق هذه ته ازدواج القيم التي نعيش على هداها : فقيم تخلفت من المرحلة الأولى – مرحلة العرف والتقليد – وصمدت صر المرحلة الثانية – مرحلة التحول ؛ وقيم تقتضيها حياة العلم والصناعة : في الأولى تكون الأولوية لمن يملك على من لا يملك ، وفي الثانية تكون لمن يعمل على من لا يعمل ؛ في الأولى تواكل واستسلام للقدر ، وفي الثانية اعتداد بحرية إرادة الإنسان ، وتسليم بنتائج العلم ؛ في الأولى تغليب للعقل على منطق العقل ، وفي الثانية تغليب للعقل على مشاعر الوجدان على منطق العقل ، وفي الثانية تغليب للعقل على مشاعر الوجدان ؛ في الأولى تشويه للماضي بالتهويل والخرافة ، ثم الاحتماء مشاعر الوجدان ؛ في الأولى تشويه للماضي بالتهويل والخرافة ، ثم الاحتماء

بهذه الصورة المشوهة والتمسك بها لذاتها ، وفى الثانية تنقية للماضى ليكون في أيدينا سلاحاً للحاضر وعدة للمستقبل ؛ في الأولى شخصية ضائعة هضيمة لمن يلتهمها، وفي الثانية تثبيت للشخصية واعتزاز بها في غير صلف أعمى ؛ في الأولى قبول للواقع كما يقع لأنه من صنع القدر ، وفي الثانية تغيير للواقع عما وقع لأنه من صنع أيدينا .

أقول إن أول ما يلفت أنظارنا ، ونحن على مشارف المرحلة الثالثة من مراحل السير : مرحلة الانطلاق ، ازدواج القيم ؛ فنحن مشلودون اليوم بين قديم وجديد ، نعمل بأجسادنا على نحو ، ونفكر بعقولنا ونحس بقلوبنا على نحو آخر ، كن يعزف على القيثارة لحناً لكنه يغنى لحناً آخر ؛ نعم إنها سنة الحياة أن يبطئ التغير الحلق بحيث لا يلحق بالتغير المادى إلا بعد أمد قد يطول ، فواجبنا أن نستحث الحطى لنسرع نحو التثام الفجوة بين خارج الإنسان وداخله .

#### ٣

وحتى لا يكون حديثنا على مستوى النجريد والتعميم ، ندعمه بأمثلة عجسدة معينة مما وقع لنا في خبراتنا الحية ، أمثلة تبين أننا نقول بألسنتنا ما لا نحس صدقه بقلوبنا ، إذ نردد بالألسنة معايير المرحلة الجديدة من مراحل حياتنا ، لكننا ما زلنا معلقين في قلوبنا بمعايير أخرى ذهب زمانها :

جاءنى من مكتب حكومى خطاب يحدد لى موعداً فى الساعة التاسعة من صباح يوم معين؛ وذهبت قبل التاسعة ببضع دقائق لأكون حاضراً عند تمام التاسعة كما ذكر لى فى الخطاب ؛ لكننى وصلت لأجد المكان خالياً من كل أثر للحياة والأحياء، وأصخت السمع فإذا صوت رجلين يتحدثان فى غرفة بعيدة ، فسرت نحو مصدر الصوت ماراً فى ممر ضيق يفصل غرف

آثرت أن أنتظر في البهو الخارجي، فجلست على مقعد كسيح القوائم معفر الأجزاء، إلى جوار منضدة فرشت بقطعة من و الجوخ ۽ الأخضر ، ويا ليتها ما فرشت . . . وبعد نصف ساعة جاء موظف و دخل غرفة من الغرف التي تفتح على البهو الذي كنت أجلس فيه ؛ فانتظرت حتى رأيته قد استقر فى جلسته وشرب قهوته ، وبدأ يفتح الحزائن من حوله ليخرج من جوفها أوراقاً ؛ ثم استأذنت في الدخول ودخلت ، وأبرزت له الخطاب الذي جاءني وسألت: ترى هل أخطأت المكان أو أصيت؟ فنظر في الخطاب، وقال وهو لا ينظر إلى : « بل أصبت ، فانتظر حيث كنت ، حتى يجيئوا » ... ترى من هم ... أولئك الذين لا يتحدثون عنهم إلا بضماثر الغائب في نغمة كأنها توحي بأنهم سيهبطون علينا من عالم مجهول ؟ ومر نصف ساعة آخر ، و دخل رجل بحمل حقیبة ، لکنه کان زبوناً مثلی ــ و إن یکن أحرص منى لأنه انتفع من زمنه بساعة كاملة أضعتها أنا عبثاً ــ وجلس على مقعد مجوارى ، وكأنه ألف أن يقصد إلى هذا المكان لينتظر ؛ وهكذا أخذت أنصاف الساعات وأرباعها تمضي ، والقادمون يحضرون واحداً فواحداً ،

ويلخلون الغرف المختلفة ؛ وقاربت الساعة الحادية عشرة ، وحالي هو كحالي منذ قلمت في الساعة التاسعة ، إلا مللا وسأما أخذا يز دادان معي حتى كدت أنفجر ؛ وكنت عندئذ قد سمعت حديثاً عالى النبرة وضحكات صادرة عن قلوب خالية من الهموم ، فرجحت من جرأة الحديث والضحكات أنها لا بد صادرة عمن لا يخشون أحداً ، وإذن فلا بد أن يكونوا « هم » الذين أشر إليهم يضمير الغائب . . . وجررت قدمى جرآ في حذر ، إلى حيث الغرفة التي انبعث منها الحديث والضحك ، فإذا ثلاثة يجلسون على ثلاثة مكاتب ، وعليهم جميعاً سهات الوقار والتهذيب ؛ فأملت خمراً ، ونقرت الباب نقرة خفيفة ، وحييت وسألت السؤال نفسه الذى سألته قبل ذاك مرتين؛ فما كان أشد دهشتي أن رد على في عنف شديد أحد الرجال الثلاثة ، قائلا: من تكون أنت؟ فقلت : أنا فلان ـ قلتها في هدوء شديد ؟ وشاء لى حسن الحظ أن يكون اسمى معروفاً له ، وأن يكون قد قرأ لى شيئاً ما ، فانقلب غضبه رقة عذبة ، وراح يعتلى لى ، معاتباً إياى : كيف لمثلى أن يجلس في البهو منتظراً ، وكان ينبغي له أن يفصح عن شخصيته فور قلومه ؛ وأصر إصراراً شديداً على أن أجلس معهم قليلا ، وأن يستضيفني بِفنجان من القهوة ، ولعله أراد أن يعيد إلى الثقة في نفسي ، ففتح موضوعاً فى الفلسفة زعم أنه يشغله منذ زمن بعيد ، وأراد أن ينتهز فرصة وجودى معهم ليستوضحني بما يزيل عنه الشك والقلق . . . و بعد ذلك فحص أوراق التي من أجلها جئت.

انظر إلى هذه القصة العابرة وما قد تجسد فيها من قيم ، تجدها كلها قيماً هي نفسها قيم المرحلة الأولى من المراحل الحمس التي أسلفت لك ذكرها ، أعنى مرحلة الاقتصاد الزراعي بكل ما تحمله من صفات ، وحسبي هنا أن استخلص منها قيمتين اثنتين : الأولى هي قيمة الزمن ، والثانية هي قيمة النمن ، والثانية هي قيمة النماوت الطبقي بين المواطنين : أما عن الأولى فلم يكن في اقتصاد الزراعة

قرق بين الساعة التاسعة والسساعة الحادية عشرة ، لأن الزرع لا يختلف غوه إذا جاءه الرى مبكراً ساعتين أو متأخراً ساعتين ؛ وهنا أذكر ملاحظة عجيبة كنت قرأتها منذ أمد بعيد فى كتاب الاستعارى الأكبر اللورد كرومر عن ه مصر الحديثة ، يقول فيها إنه على يقين من أن مصر أن تتحول فى أى يوم من الأيام بلداً صناعياً ، وذلك نسبب عنده عجيب ، هو أن الصناعة مرتكزة فى أساسها وصميمها على دقة التوقيت ؛ على حين أن المصريين تنقصهم هذه الدقة ؛ إن العامل الصناعى وهو واقف أمام الآلة الدائرة ليضع فيها شيئاً أو ليأخذ منها شيئاً كل دقيقة مرة أو كل دقيقتين مرة ، لايستطيع أن يغفل عنها قائلا للآلة : اصبرى حتى أنهياً لك ؛ ومن ثم كان عنصر الزمن من أهم الأمور فى مرحلة الصناعة .

وأما عن القيمة الثانية : قيمة التفاوت الطبقى بين المواطنين ، فقد كانت كذلك نتيجة طبيعية فى مرجلة البرف والتقليد التى سادها الاقتصاد الزراعى ، لأن الزراعة بطبيعتها عندئل كانت تتطلب صاحب أرض يسود وجماعة من الفلاحين يفلحون له الأرض ويسادون ، وليس من المعقول عندئل أن يتساوى فى العرف سيد ومسود ؛ فللسيد معاملة والمسود معاملة أخرى دون أن يحس السيد أو المسود شنوذاً فى هذا التفاوت ؛ ولكم سمعت أخرى دون أن يحس السيد أو المسود شنوذاً فى هذا التفاوت ؛ ولكم سمعت آذاننا فى آلاف المواقف رجلا يظن أنه قد أهين ، فيسأل من وجه إليه الإهانة : أتعرف من أنا ؟ وذلك لأنه لا يكفيه أن يكون مواطناً كسائر المواطنين ، وأن تكون المعاملة الاجتماعية قائمة على أساس المواطنة وحدها بغض النظر عمن تكون أنت ومن أكون أنا من حيث العمل الذى يؤديه كل منا .

هاتان قيمتان اثنتان استخرجناهما من موقف واحد: قيمة الزمن وقيمة التفاوت الطبقى ، لندل بهما على ما زعمناه ، وهو أننا نعيش فى مرحلة الانطلاق بعامها وصناعتها ، على قيم المرحلة البائدة ، ولن تستقيم الأمور وتتناغم جوانب حياتنا إلا إذا أحدثنا الثورة فى القيم ، كما أحدثناها فى الأوضاع

الاجتماعية والاقتصادية ، وإنها لتورة لا تتم لنا إلا إذا خلفنا ـ نحن رجال الفكر والأدب ـ أزمة في نفوس الناس ليحسوا حدة التناقض القائم .

1

لكن رجال الفكر والأدب منا ليسوا فيها أحسب ـ على تصور واضبح بعد ، ماذا تكون القم الجديدة التي يحللونها فيا يكتبون، ويجسدونها فما ينشئون من قصص ومسرحيات ؛ ويتشدونها فيا ينظمون من قصائد ؛ ولأضرب لك على اختلافهم في تصور القم الجديدة مثلا واحداً ، إن عصر الصناعة يقتضي حتماً أن تزول الفوارق شيئاً فشيئاً بن القرية والمدينة ؛ ذلك أن آلات الصناعة ستدخل شيئاً فشيئاً إلى الزراعة كما دخلت في سواها ؛ ووسائل التعلم والإعلام واحدة هناك ، فما يثقف فلاح المزرعة في القرية هو هو نفسه ما يثقف عامل الصناعة في المدينة ؛ ووسائل المواصلات أسرعت وازدادت ، وطرق سبرها رصفت ، بحيث اشتدت حركة الانتقال بين القرية والمدينة شدة كادت تمزج الفريقين في جاءة واحدة كل يوم ؛ إن الصحف التي تظهر في القاهرة تظهر في اللحظة نفسها في معظم القرى ، والحبر المذاع في القاهرة يذاع في كل ركن من كل منزل في طول البلاد وعرضها في آن واحد . . . أفلا يكون من الطبيعي والحالة هذه ، أن تختني قيمة قديمة كانت تتغنى بىراءة الريف وتندب حظ المدينة من الشر والسوء ، لتظهر قيمة جديدة لا تمتدح البراءة في ريف (لاحظ جيداً أن البراءة هنا تنطوى على سداجة) ولا تندب شرآ وسوءاً في مدينة ؟ لقدكان بعض السر في القيمة القديمة أن يرضى أهل الريف بما هم فيه من طريق للحياة مسدود ، لئلا تنفتح أعينهم على لذائل العيش في المدينة ، أما اليوم وقد سرنا في طريق يجعل القرية مدينة صغيرة ، فلم يعد ما يبرر أن يتغنى الشاءر بالريف دون المدينة ، ولا يبرر أن يكتب القصصي فإذا هو يرسم شخصيات الريف على أنها البريثة التي لم تفسدها المدنية بعد : ؛ هذه وجهة نظر أعرضها ، قد تجد من يعارضها من القراء ومن يويدها ، فلا تكون معارضة المعارضين وتأييد المؤيدين إلا إثباتاً لما أزعمه ، وهو أننا لسنا جميعاً على تصور واضح بعد ، ماذا تكون القيم التي ندعو إليها ونحللها ونجسدها فيا نكتب .

فليس رجال الفكر والأدب مناعلى اتفاق بعد فى الأهداف ؛ نعم ، إننا جميعاً على اتفاق ما دام الأمر أمر أحكام عامة عبردة ، لكن اهبط من هذا التعميم والتجريد إلى حيث التفصيلات الجزئية ، تجدنا قد تفرقنا شيعاً وجاعات ؛ وهل منا – مثلا – من يعارض فى أن تكون الاستنارة العقلية – أعنى التعليم بكل معانيه – من أولى القيم التى يجب أن نذيعها بكل قوانا ؟ لكن سل هذا وهذا وذاك : ماذا تعده وسيلة للتنوير العقلى ؟ تجدهم قد تباينوا رجالا ثلاثة : فرجل بجد التنوير فى بعث القديم ، وثان يجده فى الاغتراف من غربى أوروبا ، وثالث يجده فى الاغتراف من شرقيها ، وربما وجدت رابعاً يأخذ بالأحوط فيقول : آخذ من كل شيء بطرف بحيث تجتمع لى الثقافة التى تتناسب مع مشكلاتنا الخاصة وتحدياتنا الخاصة .

وأخلص من هذا كله بنتيجة هي أننا بحاجة شديدة إلى احتكاك الآراء بكل ما استطعنا من حدة الجدل ، لكي تتبلور في أذهاننا صورة متجانسة عن القيم المطلوبة للعصر الجديد ، وعندئذ نصب جهودنا في كل مقال وفي كل قصة وفي كل مسرحية وفي كل قصيدة من الشعر ، وفي كل صورة أو تمثال ، نصب جهودنا في هذا كله لنوجد في صدور الناس أزمة نفسية بحسون بها ضرورة الانتقال في دنيا القيم كما انتقلوا في دنيا العمل ، حتى لا يستنيموا للازدواج القائم أمداً طويلا .

### بأي فلسفة نسير ؟

١

هي خطوات ثلاث يخطوها الإنسان ــ فرداً أو جماعة ـــ ليكتمل له لنضج والوعى، وقديقف عند أولاها، أو عند ثانيتها، فلا يكون له من النضج والوعى إلا بمقدار ما خطا ، أما الحطوة الأولى فهمي التي يخوض فيها غمار الحياة العملية : يزرع أو يصنع أو يتاجر فيما قد زرع أو صنع ، يعلم أو يتعلم ، يجد أو يلهو ، يخوض فيها غمار هذه الحياة العملية خوضا موفقًا هنا مخفقًا هناك . . لانه وقع هنا على الفكرة الصائبة ، وأخطأها هناك ، لكنه في كلتا الحالتين لا يستطمع أن يضع أصبعه على الفكرة المنبثة في عمله ، يل هو لا يعرف أن في تضاعيف عمله قد انبثت فكرة ، تلك هي الحطوة الأولى التي يلتف فها الفكر في ثنايا العمل فلا يظهر قائمًا وحده ، وأما الخطوة الثانية فهي حبن يعن للإنسان أن يسترجع تلك المناشط التي نشط مها فى دنيا العمل ، ليتأملها لعله مستخرج منها ماكان قد انطوى فمها من أفكار ، لقد أقام جدران بيته عمودية حتى لا تنهار ، لكنه لم يتنبه عندئد إلى فكرة : الزاوية القائمة ، التي تقع بين سطح الأرض والجدار ، وكان قد زرع القمح في أرضه ، لكنه لم يفرغ عندئذ ليبحث في الزرع كيف يغتذي بعناصر الأرض وكيف ينمو ويثمر ، وربما كان قد مرض أثناء ذلك ، بل ربما كان قد أدرك أن الذي أمرضه هو بعوضة حطت على جسده ، لكنه لم يخل لنفسه يومئذ ايستخلص العلاقة بنن البعوضة والمرض ، وأما الآن فقد عن له أن يسترجع أوجه حياته العملية ليخرج منها الأفكار التي كانت مطوية فيها ، حتى إذا ما تكاثرت بين يديه وتنوعت أخذ في تصنيفها وتبويها علوما علوما ، فهذا علم الرياضة الذي يبخث في الخطوط والزوايا والمثلثات ،

وهذا هو علم النبات الذى يبحث فى الزرع كيف يتغدى وينمو ، وذلك هو علم الطب الذى يبحث فى المرض وكيف يعالج ، وبينها يكون الإنسان فى هذه المرحلة التى يستخرج فها الأفكار من ثنايا الحياة العملية ليقيمها فى عالم وحدها هو عالم العلوم ، أقول إنه بينها يكون الإنسان فى هذه المرحلة الفكرية ، ترى أقدار الناس قد تفاوتت درجات ، فبعضهم يكفيه أن نصنف الأفكار علوما ، ولكن بعضهم الآخر قد تأخذه النشوة فيمضى فى هذا التجريد – أعنى استخراج الفكرة من العمل الذى كانت تجسدت فيه عضى فى هذا التجريد مرحلة أخرى وراء العلوم ، يتناول فيها تلك العلوم غضها ليستخرج من مبادئها وقوانينها مبادئ أعم وةوانين أشمل ، فيكون عندثذ فى مرحلة فكرية هى التى نسمها بالفلسفة .

بهذا تنهى الحطوة الثانية من خطواتنا الثلاث (كانت الحطوة الأولى عملا عجسدا أخلى فى تلافيفه أفكاره ، وكانت الحطوة التالية استخراجا لتلك الأفكار لتقوم وحدها وكأنا هى شىء مستقل عن العمل الذى كانت تجسدت فيه ) وتبقى خطوة ثالثة بغيرها لا تتم الدورة ولا يكتمل النضج والوعى ، وهى أن نعود إلى أعمالنا الأولى نفسها - فتبارها مستمر لم ينقطع - نعود إلى زراعتنا وإلى صناعتنا ، إلى علمنا وتعليمنا ، إلى جدنا ولهونا ، لكننا هذه المرة نعود إلى تلك الأعمال وقد عرفنا كوامن أسرارها ، فلا يصبح التوفيق والإخفاق مرهونا بالحظ الذى يواتينا حينا ولا يواتينا حينا آخر ، بل النوفيق والإخفاق مرهونا بالحظ الذى يواتينا حينا ولا يواتينا حينا آخر ، بل النوفيق والإخفاق مرهونا بالحظ الذى يواتينا حينا العملية إلى حيث شئنا لا إلى حيث يقذف بنا الموج .

#### 7

إننا إذ نكون في الحطوة الأولى ، لا نفرق بين نظرية وتطبيق ، فهنالك بين أيدينا مواقف تتتابع علينا من بيئة تحيط بنا ، وعلينا أن نرد عليها موقفا

موقفًا بما يلائمها ، وهنالك تكوينات اجتماعية نجد أنفسنا أطرافا في بنائها وعلينا أن نتفاعل مع بقية الأطراف تفاعلا من شأنه أن يصون ذلك البناء ، تجد أنفسنا ــ مثلا ــ أعضاء في أسرة ، وأبناء في أمة ، فنجد أمامنا قواعلم وضعها لنا أسلافنا لنسلك على مداها داخل تلك التكوينات لنصونها ، فعلى الوالد كذا وكذا من الواجبات نحو ولده ، وعلى الولد كيت وكيت من الواجبات نحو والده ، والزواج يكون صحيحاً إذا اتبعت فيه القواعد الفلانية وهكذا ، ومن خرج على القواعد المرعية فى معاملاته مع أفراد أسرته أو أَفْرَادَ أَمَتِهُ أَوْ أَفْرَادَ الْإِنْسَانِيةَ جَمَّاءً ، فَهُو مَعْرَضُ الْعَقْوِبَاتُ الْقَانُونَ إِذَا كَانَ خروجه مما نص عليه القانون ، ومعرض لاستهجان الناس إذا كان خروجه مما لم ينص عليه القانون ، ولكنه متروك للأصول الحلقية تسبره وتتحكم فيه ، وفي كل حالة من هذه الحالات « فكر » تقمص سلوكا مجسدا ، وقد يفيدنا فائدة كرى أن نستخلص «الفكر » من قديصه السلوكي ، لنضعه وحده ، فيكون لنا بذلك مبادئ القانون أو سبادئ الأخلاق ، وعندئذ ـ كما أسلفنا القول ـ نكون قد تركنا الحياة العملية الحية المتشابكة الخيوظ، تركناها مؤقتا لندخل فى دار أخرى لا فعل فيها ولا تفاعل ، وهى دار لو أمعنا في تسلق درجاتها كانت بذلك منزلا للفلسفة .

ولحكم تسمع من الناس اتهامات يوجهونها إلى « الفيلسوف » لظنهم أنه قد ترك معترك الحياة العملية في تفاعلاتها ومناشطها ، وفي حلوها ومرها ، كأنما هذا « الفيلسوف » قد بحلًا إلى عزلته لينسج ثوبا من هواء ، وكأنما هو لم يعتزل وفي جعبته خيوط الحياة الواقعة ، ليحاول أن يستخلص منها هي نفسها « الفكر » المبثوث فيها ، لأنه بغير هذا يكون محالا عليه وعلى سواه أن ينقد الفكرة القائمة ليستبدل بها فكرة جديدة إذا ، أي في الأولى نقصا يعاب ، فالدين يحسبون « الفلسفة » يعدا عن الحياة العملية ، إنما يقتطعون المحلوة الوسطى من بين الحطوات الثلاث التي أسلفنا ذكرها ؛ ويبترون ما

بينها وبين الواقع الذي عشناه في الحطوة الأولى والواقع الذي نريد أن نعيشه في الحطوة الأولى والواقع مقبولاً بغير نقد وتحليل، في الحطوة الثالثة – في الحطوة الأولى كان الواقع مقبولاً بغير نقد وتحليل، وفي الحطوة الثالثة سبكون الواقع واقعاً بمشيئتنا وإرادتنا وتخطيطنا وتصميمنا.

فى الحطوة الثانية - خطوة التفكير المجرد الذى نصوغ به قوانين العلم ومبادئ الفلسفة ـ ننزع الفكرة من دنيا المكان والزمان لنجعلها مطلقة من قيودهما ، فني المكان الفعلي والزمان الفعلي أحجار تسقط ومياه تتدفق وهواء يهب ، كل هذا نمارسه ونحن في مستوى الحياة العملية ( الخطوة الأولى ) ، لكن قد يعن لواحد منا أن يعتزل حينا لعله يصوغ قانون الحركة مهما يكن الجسم المتحرك، حجرا كان أو ماء أو هواء، وإذا وفق فها أراد، كان له ــ ولنا ـ بذلك د فــكرة ، تحررت من قيود المكان والزمان ، لأنها تنطبق على كل مكان ؛ وكل زمان ، تنطبق على أى حجر ساقط وأى ماء دافق و أى هواء عاصف ، فهل نقول لمثل هذا العالم الذى اعتزل دنيا الواقع حينا لعله يجد لنا هذه الصياغة التي تصور الفكرة الكامنة في وقائع العالم ، إنه رجل قد تركنا في واقعنا النابض الحي ليعيش وحده في عالم مجرد ، أليس الأصوب أن نقول إنه تركنا ليعود إلينا ، تركنا ومعه واقع بغر نظرية وسيعود إلينا ينظرية يجربها على الواقع ؛ وما نقوله عن العالم نقوله عن الفيلسوف مع اختلاف في درجة التجريد ، لأن الفيلسوف كالعالم يبدأ من الواقع الذي تشابكت فيه المادة بالفكرة ، ثم يعتزل حينا ليفصل الفكرة عن مادتها ، والنبعة بعد ذلك تقع على من يقف عند هذا الحد من الطريق ، إذ لابد من استكمال الشوط ، فنعود بالفكرة – بعد نقدها وتمحيصها – إلى الواقع مرة أخرى فنجريه على غرارها ونحن على وعي ومعو و[دراك ١٨ نحن فاعلون .

إنه إذا اختلف الفلاسفة ـ وهم يختلفون ـ فليس الاختلاف منصبا على إدراكهم للواقع كما يقع بل هو منصب على تأويله ، أى أنه منصب على و الفكرة ، التي استخرجوها من ذلك الواقع المشهود المحسوس : فالفيلسوف ــ كسائر عباد الله ــ ذو بصر وسمع ولمس وشم و ذوق ، إنه كسائر عباد الله يرى الماء الدافق في مجراه ويحس الهواء العاصف من حوله ، إنه يجوع ويظمأ ، إنه يعرف كيف تتكون الأسرة في مجتمعه وعلى أى أساس تقوم الحكومة ، إنه يعلم كثيراً من طرائق البيع ، والشراء ، ويلمح كثير آ مما يحرك الناس في تفاعلهم بعضهم مع بعض ، من حب وكراهية ورضي وسخط وسكينة وغضب ، بل إن الفيلسوف كسائر عباد الله يعيش ويعانى ويفرح ويحزن ، وإذا نظر فيلسوفان (من مذهبين مختلفين ) إلى شيء مدين من هذا كله ، فسيتفقان ــ كما يتفق أى إنسانين آخرين ــ على ما يريانه ، فإذا كان ما يشخصان إليه بالبصر لونا أصفر ، اتفق الاثنان معا على أن. المرئى لون أصفر ؛ وإذا كان ما يسمعانه صوتا زاعقا أو صوتا هامسا ، فسيتفقان ــ كما يتفق أى إنسانىن آخرين ــ على ما يسمعانه . لا ، لا ، ليس اختلاف الفلاسفة على الوقائع المرئية المسموعة المحسوسة ، لكنهم إذ يختز نون هذا الواقع لينصرفوا إلى تحليله ابتغاء فصل ؛ الفكرة ؛ عن جسدها ، فهاهنا يقع الاختلاف في طريقة التحليل وفي نوعية الفكرة التي ينتهى بهم التحليل إليها \_ ولا تسلَّى قائلا : ولماذا أفصل الفكرة عن المواقف السلوكية التي تجسدت فها ، لأن الجواب قد أسلفناه لك ، وهو أننا نفصل الفكرة وحدها لتتمكن من نقدها ، فإذا كان فيها تناقض أزلناه ، وإذا كان فيها قصور أكملناه ! فانظر مثلا إلى الطريقه التي نصاح بها نظام الأسرة أو نظام المدرسة أو نظام الحكم أو نظام التجارة أو ما شئت من نظم ، فماذا نصنع ؟ إنها نعيش على مستوى الواقع فى كل هذه الأمور ، كلنا نشارك فى أسرة وفى مدرسة وفى حكم وفى تجارة وفى غير ذلك من نظم المجتمع الذى نعيش فيه ، وفى كل نظام من هذه النظم تتشابك الفكرة مع مادة الواقع ، لكنا — آنا بعد آن — نضع أمامنا و المبادئ » أو و الأسس » أو و الأفكار » التى تقوم عليها الأسرة أو المدرسة أو الحكومة ، نضعها أمامنا لننظر فيها وهى خالصة وحدها مجردة من مواقفها المادية ، لنرى هياكلها كيف أقيمت ، وهل يراد لما النغيير وماذا يكون ذلك النغيير ، إننا ساعتئذ لا نضع أمامنا على منضدة البحث و أسرة » فعلية أو « مدرسة » ، بل نضع و فكرة » الأسرة أو « مبدأها » ، وإذن فقد كان لا بد لنا من باحث يجعل همه استخلاص الفكرة من لبوسها المادى ، لنتمكن من نقدها ومن تعديلها ومن تبديلها ومن تبديلها حسب ما يحقق أهدافنا .

وأعود فأقول إن الفلاسفة إذ يختلفون فى مناههم ، فاختلافهم ليس على الواقع كما يقع ، بل هو على الفكرة التى يستخلصونها منه لينقدوها نقدا قد يؤدى إلى وضع فكرة جديدة مكان فكرة قديمة ، وإن اختلافهم ليرتد آخر الأمر إلى ما يأتى : هل الواقع يسبق فكرته ؟ أو الفكرة تسبق واقعها ؟ أو أن الواقع والفكرة كليهما كائن واحد ذو وجهين تنظر إليه من هذ الوجه فإذا هو ما نسميه واقعا . وتنظر إليه من ذلك الوجه فإذا هو ما نسميه واقعا . وتنظر إليه من ذلك الوجه فإذا هو ما نسميه فكرة ؟

فاذا تذكرنا أن الفكرة إنما تكون في رأس إنسان ، وجدنا أننا لو قلنة ان الواقع يسبق فكرته ، كان معنى قولنا هذا أن الواقع مستقل بوجوده ، يغير نفسه بنفسه ، دون أن يكون للإنسان أقل أثر في تحويره وتبديل مجراه ، إذ كيف يحوره الإنسان ويبدله إذا كان قصاراه منه أن يجىء بعد وقوعه ليعلم كيف وقع ، إن الإنسان عندئذ يتخذ من الواقع الحارجي موقف المتفرج ، ولا فرق بن درجة عليا من التفكير أو درجة

دنيا إلا أن الأولى فيها إدراك لما حدث أشد وأوضح ثما فى الثانية ، لكنهما معا تمتفرجان لا يغيران من الأمر شيئاً ، كتفرجين فى مسرح ، أحدهما ناقد نافذ البصيرة فى الفن المسرحى ، والآخر برىء ساذج ، فسيعلم الأول دون الثانى ساين يكن سر القوة وسر الضعف فى التمثيل ، لكن لا الأول ولا الثانى بقادر على أن يغير ما قد حدث ، وذلك هو نفسه الموقف حين نقول عن الواقع إنه يسبق فكرته ، وعثل هذا القول يأخذ فلاسفة المذهب الواقعي بشي تفريعاته ، ومن تفريعاته مذهب المادية الجدلية التي تجعل الإنسان بالنسبه لتيار الواقع كشاشة السينما ، بالنسبة لشريط الفيلم ، فهناك شريط الحوادث فى الحارج يدور ، سواء أكانت هناك الشاشة التي تتاقاه شيئاً ، لأن للشريط مكنة مستقلة تقوم بدورها وتدور فى حلقاتها بقوانين شيئاً ، لأن للشريط مكنة مستقلة تقوم بدورها وتدور فى حلقاتها بقوانين خاصة بها لا دخل للشاشة فيها سوى أن تتلقى وتعلم وتتابع ، ومن تفريعات خاصة بها لا دخل للشاشة فيها سوى أن تتلقى وتعلم وتتابع ، ومن تفريعات المذهب الواقعي كذلك مدرسة الواقعية الجديدة التي تزعمها برتراند وسل.

ذلك عن قول القائلين بأن الواقع يسبق الفكرة ، وأما القائلون بأن الفكرة تسبق الواقع فهم الذين اصطلحنا على تسميهم بالفلاسفة المثاليين (بالنسبة لبعضهم الآخر) — والفرق بين أولئك وهولاء ، هو أن المثاليين يجعلون الحقيقة كلها أفكارا لا يلزم بالفرورة أن تخرج إلى حيز الواقع المجسد في أشياء ومواقف — كما هي المضرورة أن تخرج إلى حيز الواقع المجسد في أشياء ومواقف — كما هي الحال الرياضة مثلا — على حين أن العقلانيين وإن جعلوا الحقيقة كلها أفكارا عقلية إلا أن هذه الأفكار عندهم تنعكس على الواقع ويكون أفكارا عقلية إلا أن هذه الأفكار عندهم تنعكس على الواقع ويكون المثاليين والعقلانيين معا يتفقون على أن الفكرة العقلية هي الأساس وهي المثاليين والعقلانيين معا يتفقون على أن الفكرة العقلية هي الأساس وهي المثاليين والعقلانيين معا يتفقون على أن الفكرة العقلية هي الأساس وهي النقل الأولوية على تطبيقاتها المادية ، ومن شأن الفكرة — كائنة ماكانت — أن تكون ميرأة من أوجه النقص التي لابد من حدوثها في عالم الأشياء ،

قفكرة الدائرة - مثلا - كاملة ، وأما الدوائر التي نرسمها في دنيا الواقع فلامناص لها من أن تجيء على درجة يعيدة أو قريبة من ذلك الكمال الصورى، لأن درجة كمالها مرهونة بجهاز الرسم ، فكلما دق الجهاز اقتربت الدائرة المرسومة من الكمال ، وكذلك قل في كل فكرة أخرى ، فقد تتصور لنفسك فكرة عن رحلة تقوم بها ، ثم تهم بتنفيذ الرحلة في دنيا الواقع ، فإذا التنفيذ يصادفه من التفصيلات ما لم يكن في الذكرة المخططة ، وحذه الفجرة بن الفكرة في كمالها من جهة ، والواقع في نواحي نقصه من جهة الخرى ، هي التي جعلت الفلاسفة المثاليين ، والعقلانيين يتشبثون بقولم أن لا علم ولا يقين ولا دقة إلا لعالم الأفكار دون عالم الأشياء والحوادث ، وأمثال هؤلاء الفلاسفة هم الذين يصدق عليهم إلى حد كبير اتهام عامة الناس وأمثال هؤلاء الفلاسفة هم الذين يصدق عليهم إلى حد كبير اتهام عامة الناس للفلاسفة عموما بأنهم ساكنو أبراج معزولة عن مجرى الأحداث .

هاهما \_ إذن \_ جموعتان من الفلاسفة تقفان إحداهما من الأخرى على طرقى نقيض إ الأولى تجعل مآدة الواقع الحارجي بقوانينها الذاتية التي تحركها هي كل شيء، والأخرى تجعل الأفكار الذهنية في كمال تكوينها وانساق بنائها هي كل شيء، الأولى نجعل المادة هي الأصل وعنه تتفرع العقول بأفكارها كأنما هذه ظل يسابر تلك، والثانية تجعل العقول وأفكارها هي الأصل وعنه تتفرع المادة كأنما هذه المادة بكل صلابتها ليست بذات وجود إلا من حيث هي فكرة في أذهاننا.

لكن إلى جانب هاتين المجموعتين مجموعة ثالثة تجعل المادة والفكر طرفين الشيء واحد كأنهما بطن اليد وظهرها ، وهنا لا تكون الفكرة إلا تمهيداً لفعل ، ولا يكون الفعل إلا ذيلا لفكرة ، وهنا أيضا تبطل الحقائق المطلقة ، وتصبح كل حقيقة على درجة من الصواب بقدر تمهيدها للعمل الذي جاءت لترسم له الطريق ، فليست الفكرة ، هنا صورة مراوية ترتسم على صفحة الذهن كما ترتسم الصور في المرايا ، منزوعا منها قوة

الحركة وقوة الدفع، بل الفكرة الهناهي عزيمة وارادة ، هي بداية. تنفيذ وتحريك وتغيير .

1

قلنا إنه مهما يكن المذهب الذي يريده الفيلسوف لنفسه ، فهو لابد أن يجعل الواقع نقطة ابتداء لمسيره ، لكنه — في هذه الحالة — الواقع الفيج الحام الغفل الغشيم ، الواقع الذي يحياه الناس حين يكونون في المرحلة التي لا ينفصل فيها فكر عن عمل ولا عمل عن فكر ، إذ يكون و الفكر ه في هذه المرحلة بجسدا في مواقف ، لم يبلغ بعد أن يتجرد وحده في نظرية صورية متحررة من تفيصلات مكان الوقوع وزمانه . . . نعم لابد لفيلسوف — مهما يكن مذهبه — أن يبدأ من هذه القاعدة الدنيا ، ليستخلص مما يرى ما قد اندس فيه من نظريات ، وأفكار ومبادئ ، ليضعها — وهي في صورتها المجردة — موضع النقد والتحوير والتبديل ، ليضعها — وهي في صورتها المجردة — موضع النقد والتحوير والتبديل ، ليضعها — وهي في صورتها المجردة — موضع النقد والتحوير والتبديل ، ليضعها — وهي في صورتها المجردة — موضع النقد والتحوير والتبديل ، ليعودوا بها — إلى عالم الواقع مرة أخرى ، فأعملها في ذلك العالم وأجراها في أحشائه ايتغير وجهه على النحو المرتجى .

أبدا لايريد الفيلسوف أن يقف من العالم عند حد التأمل ، بحيث يظل يدير الأمر في دخيلة فؤاده ، ثم لا شيء بعد ذاك ، إذ لو فعل ذلك لما زاد على أن يشد العالم من خارجه إلى داخله ، وأن يكتنى بأن يكون هو على وعى وفي صحو ويقظة ، فهو في هذه الحالة يتأثر ولايؤئر ، ويأخذ ولا يعطى ، نعم ، إن ذلك قد يجعل منه هو إنسانا أكثر تهذيبا بما كان وأنفذ بصيرة ، لكن وجوده بين الناس يساوى عدم وجوده بالنسبة إليهم ، لأن دنياهم لن تنذير بسبب ما قد يكون في رأسه من فكرة أو مبدأ ، على أن مثل هذا للفيلسوف الذي يحرص على أن تدور مكنة الفكر داخل رأسه دون أن

يخرج للناس طحنها ليقبلوه أو يرفضوه ، لا أعرف له وجودا إلا فيمن أخذ دنياه مأخذ الهزل ، وهوالاء هم الصغار .

وسوالنا الآن هو هذا : كيف يختلف وقع الفكرة الفلسفية باختلاف المذاهب ، وقد لخصنا هذه المذاهب في ثلاثة : مذهب يجمل الأولوية للواقع المادى وأما الفكر فظل له وتابع ، ومذهب يجعل الأولوية للفكر الذى ينبع من طبيعة العقل ذاتها ، وأما عالم المادة فظل له وتابع ، ومذهب ذلك يجعل الواقع والفكر في حوار ، فلا فكر إلا ما له صلة بالواقع ، ولا واقع إلا ما له صلة بالإنسان وحياته .

لو كان الفيلسوف واقعبا ، بالمعنى الذى يجعله ينظر إلى الطبيعة وبجراها على أنها أمر مفروغ منه ولا قبل لنا بتغيره . كان فى رأيه أن كل ما فى وسعنا هو أن نوائم ببن أنفسنا وبين الطبيعة وقوانينها ، فكل حركة فى جسد الإنسان نفسه هى جزء من تيار الحوادث المحتوم ، لا يغير منها أن يُسر لها أو يحزن ، فليسر ما شاء أو ليحزن ، فذلك لن يغير من الأمر شيئاً ، وإذن فالتفكير الإنسانى فى هذه الحالة مسألة ذاتية بحتة لا تخص إلا صاحبها ، ولذلك يغلب على الفيلسوف الواقعى أن يكون - فى فلسفته - بمعزل عن ولذلك يغلب على الفيلسوف الواقعى أن يكون - فى فلسفته - بمعزل عن دنيا العمل والنشاط ، ولماذا يتدخل - بفلسفته - فى مجرى الحوادث وهو يعلم أن تيارها محتوم بقوانين الواقع ، والحير كل الخير هو فى أن نخلى يعلم أن تيارها محتوم بقوانين الواقع المحتوم المطرد ، ليبحثوا لذا عن قوانينه فنفيد بين العلماء وبين هذا الواقع المحتوم المطرد ، ليبحثوا لذا عن قوانينه فنفيد منها ما استطعنا ، وقصارى الإنسان أن يضبط نفسه ليمسك بزمامها ، لأنه منها ما استطعنا ، وقصارى الإنسان أن يضبط نفسه ليمسك بزمامها ، لأنه لن يستطيع أن يمسك بزمام القلس ومصيره .

وأما صاحبنا الفيلسوف المثالى الذى يجعل الأولوبة للفكرة النابعة من جوف الدماغ لتفرض نفسها على الحارج ، فأمره مختلف ، لقد سبق لنا أن أشرنا إلى أن (الفكرة) \_ أى فكرة \_ هى بطبيعتها مبرأة من أوجه

المتفاوت والنقص التي نراها عادة في الأشياء كما تقع فعلا ، و ففكرة المحان هي دائماً أكمل من أي حصان نراه في دنيا الواقع ، و و فكرة الإنسان هي دائماً كذلك أكمل من أي إنسان نراه في دنيا الواقع ، و و فكرة الخط المستقيم أكمل من أي خط مستقيم نرهمه في دنيا الواقع ، و و فكرة المحكومة ، و و فكرة الأسرة و و فكرة المدينة كلها أكمل من قسائمها التي تقع فعلا ، ولا عجب في ذلك ، إذ أننا في حالة والفكرة المخون الذين نظهو الأكلة على مزاجنا ، وأما في حالة الأمر الواقع فعلينا أن نتقبل أشياء تفرض نفسها علينا دون أن تكون هي المرجوة المشهاة - ففيلسوفنا المثالي يسوى لنفسه عالما فكريا ، يراه دائماً أكمل من أي واقع ، فيعيش فيه ، يسوى لنفسه عالما فكريا ، يراه دائماً أكمل من أي واقع ، فيعيش فيه ، كأنما هو ينتظر حتى يعلو الواقع إلى حيث يعيش ، وحتى إن هم ونزل عن عالمه الفكرى ليصلح عالم الواقع ويغيره ، فسيكون قياسه دائماً إلى أفكاره المثلي ومعاييره الكاملة ، فيصعب عليه أن يملأ الفجوة بين الواقع في نقصه من جهة ومعاييره الكاملة ، فيصعب عليه أن يملأ الفجوة بين الواقع في نقصه من جهة ومعاييره الكاملة ، فيصعب عليه أن يملأ الفجوة بين الواقع في نقصه من جهة ومعاييره في كمالها من جهة أخرى ، وعند ثنا أن يبأس ويلوذ مرة أخرى بعالمه الفكرى ، وإما أن يتعب الناس بغير طائل قريب .

لكن الزميل الثالث الذي يجعل الأمر حوارا بين الفكر والواقع رجل عملى (ونحن نفرق بين والعملى) و و الواقعي ) لا يعجبه تطرف الواقعية من جهة ، ولا تطرف المثالية من جهة أخرى ، فلماذا أجعل للواقع المحتوم كل هذا السلطان الذي يشل قدرة الإنسان على تغييره ؟ ولماذا أجعل للأفكار المثلى كل هذه الرفعة التي تعلو بها على الواقع الناقص فلا تفيده شيئاً برفعتها وكمالها ؟ فهذه هي بيئة معينة أريد أن أحيا فيها ، لكنها قد توافق أهداني في جانب آخر ، وأريد أن أغير الجانب في جانب ، وتعارض أهدافي في جانب آخر ، وأريد أن أغير الجانب المعارض بحيث يحدم تلك الأهداف ، وإذن فلا بد من تفاعل معها أقبل به ما أقبله وأرفض ما أرفضه لأغير ما أغيره ! إنه لا جدوى في أن أركن إلى ما أقبله وأرفض ما أرفضه لأغير ما أغيره ! إنه لا جدوى في أن أركن إلى شيء سواى أنا وبقية الزملاء في المجتمع ليغير لى ما أريد تغييره من البيئة

التى نسكنها ، ثم لا جدوى فى أن أخط للتغيير خطة فكرية مثلى معصومة من الحطأ ومن النقص ، حتى إذا ما وجدت تطبيقها محالا ، انطويت على نفسى لأعيش فى أحلامها ، ولذلك لا جدوى فى أن أفرض أن للأشياء طبائعها التى لا تتغير ، بل الجدوى هى فى تناول المشكلات واحدة واحدة ، لأدرس تفصيلاتها ، ثم أقترح لحلها فكرة تناسبها ، وقد أعود إليها من جديد مرة ، إذا كان الحل لا يأنى إلا على درجات .

إن المعركة بيننا وبين الواقع دائرة الرحى ، الأرض القاحلة براد لها أن تزرع ، والمادة الحامة يراد لها أن تشكل وتصاغ ، والطرق يراد لها أن تمهد ، والترع أن تشق والمرض أن يعالج والأمية أن تزال وغشاوة الجهل والحرافة أن تنقشع ، ولن يغنى إزاء هذه المعركة الدائرة الرحى أن ينعزل الفيلسوف المثالى بفكره الذى لا يتعرض للخطأ ، ولا أن ينظر الفيلسوف الواقعي إلى الواقع على أن هذه هي طبائع الأشياء فيه فلا يتغبر منه شيء إلا وفق قوانين الواقع المادى نفسه ، فالمثاليون سادة متر فعون ، والواقعيون سلبيون متفرجون ، مع أننا نريد الرجل اللي ينزل معنا في المعمعة ومعه الفكرة التي تصلح سلاحا في القتال! قد يكون السيف أصلح هنا والمدفع أصلح هناك ، الطائرة النفائة مطلوبة هنا والدبابة مطلوبة هناك . . . أعنى أن لكل مشكلة ظروفها وطريقة علاجها المؤتمتة ، حتى إذا ما اتخذت وضمآ أكثر ملاءمة عدنا إلها بطريقة علاج أخرى ، وهلم جرا ، ليست الحياة كمالا ولكنها سير نحو الكمال ؛ عند المثاليين مراهقة طال أمدها ، واحترام الواقع عند الواقعيين قناعة وعجز .

الفلسفة العملية هي فلسفة التجربة والحطأ ، هي فلسفة النقد والإصلاح ، هي فلسفة النظرة النسبية إلى المواقف والمشكلات ، فلكل موقف ما يناسبه ولكل مشكلة ما يعالجها ، وعندئذ يكون هذا وذاك هو ( الحق ) في هذه

اللحظة ، وقد لا يعود هو الحق ، غدا بالنسبة للموقف نفسه وللمشكلة نفسها ، فإذا كانت المشكلة — مثلا — هي مشكلة التعليم ، واجهتها بما يناسها الآن ، فأجعل التعليم الإلزامي إلى السن الفلانية ، و دخول الجامعة بالنسبة الفلانية ، ثم قد يتغير الموقف غدا فأكون أكثر تقدما وأغزر ثراء ، فأتناول المشكلة نفسها مرة أخرى بحل جديد .

إن والحق و حاصل ضرب بين طرفين ، هما نحن والموقف الذى نريد أن نقبله أو أن نغيره ، وأى فكرة نقحمها على هذين الطرفين تفسد علينا الفاعلية والعمل ، سواء أتينا بالفكرة من تراث موروث عن الأسلاف أم جئنا بها من أثم تختلف ظروفها عن ظروفنا ، وهذا هو معنى قولنا إن فلسفتنا نابعة \_ أو يجب أن تنبع — من واقعنا ، والفكرة المقحمة علينا من زمان غير زماننا ، أو من مكان غير مكاننا ، حتى وإن كانت أكمل من فكرتنا الطارثة علينا ، فهى بمثابة الفكرة عند الفلاسفة المثالين ، يأخلونها لكمال بنائها ، لا لصلاحيتها لمعالحة موقف بذاته يعترض طريقنا .

۵

لكننا أمة ورثت فيا ورثته مجموعة من القيم العليا التي نحس في أعماقنا أنها قيم ثابتة ودائمة ومطلقة من قيود المكان والزمان ، فنقول عنها إنها قيم تصلح للإنسان من حيث هو إنسان ، بغض النظر عن مكانه وزمانه ومواقفه ومشكلاته ، فهل هنالك تناقض بين قبولنا لتلك المعابير الثابتة ، المطلقة من جهة ، وقولنا من جهة أخرى إن الحق يتغير بتغير الموقف الذي يصادفنا والمشكلة التي نعاجها ، فما قد يكون معيارا صالحا اليوم قد لا يصبح معيارا صالحا غدا ؟

أحسب أن لاتناقض ، وهذه نقطة تريد التوضيح ؛ إن الإنسان في رحلة

الحياة شبيه به في أى رحلة صغيرة يرتحلها ، فافرض أن رحلتك هي أن تعبر الصحراء حتى تصل إلى نقطة معينة على شاطئ البحر الأحر ، فالهدف الأحير ثابت أمامك لا يتغير ، ولكن أهدافا جزئية فرعية ستنشأ خلال الطريق ، فهذه حفرة عيقة أمامك ، تريد اجتناجا ، فعندتذ تحصر تفكيرك في طريقة اجتناجا قبل أن تستأنف السير ، وهنا تكون هذه المشكلة الجزئية هي وحدها التي تتحكم في منهج التفكير ، ويكون معيار صلاحية الفكرة هو تفعها في تجنيبك ما تريد اجتنابه ، وكلا زاد نفع الفكرة زاد نصيبا من الحق ، لكن سواء كانت معالجتك لهذه المشكلة الطارئة سليمة أو معيية ، فهل يوثر ذلك في هدفك الأخير ؟ كلا ، فلالك هدف ثابت تضعه نصب عينيك كالبوصلة التي ترسم لك وجهة السير ، دون أن تتدخل في طرائق معالجتك لمشكلاتك الصغرى أثناء الطريق ، . . وهذا ما يعمله قبطان السفينة وما يصنعه قائد الحائرة ، وهو ما يصنعه قائد الجيش في المعركة حين يفرق بين و الاستراتيجية الطائرة ، وهو ما يصنعه قائد الجيش في المعركة حين يفرق بين و الاستراتيجية و و التكنيك » ، فالأولى هي خطة القتال ، والثانية هي معالجات المواقف الجزئية التي تنفيذ تلك الحطة .

هكذا الأمر بالنسبة إلى قيمنا الخالدة للثابتة من جهة ، وقيمنا النسبية المتغيرة من جهة أخرى ، الأولى هي بوصلة السير ، والثانية هي المعالجات الضرورية للمشكلات الطارئة .

ولو أننا فرقنا هذه التفرقة ، فريما وجدنا أننا بحاجة إلى النظرات القلسفية الثلاث في آن معا ، ولكن لكل نظرة مها مرحلة ومهمة غير مرحلة النظرتين الأخريين ومهمتهما : فلكي نسير في تغييرنا للمجتمع على هدى ويصيرة ووعي ، لا بد لنا أولا من مرحلة واقعية نرصد بها ملامح الواقع كما هي ، دون أن نشوه الصورة بأوهام أو أحلام أو خيال ، شريطة آلا نقع في غلطة الفلاسقة الواقعيين حين يظنون أن للواقع طبيعته المحتومة ، ويتلو هذه المرحلة مرحلة ثانية نتأمل فيها الأفكار والمبادئ – على نحو شبيه

بما يفعله الفلاسفة المثاليون - تلك الأفكار والمبادئ التى توجهنا فى طريق السير نحو تغيير الواقع الذى رصدنا ملاهه ولم نرض عنها ونريد تغييرها ، شريطة ألا نقع فى غلطة المثاليين حين يظنون أن تلك الأفكار والمبادئ مبتورة الصلة بعالم الواقع ، وفى هذه المرحلة التأملية أيضا تجىء مهمة القيم الثابتة الحالدة التى ورثناها ونريد الحفاظ عليها ، إذ هى التى تشير إلى اتجاه السير ، دون أن يكون لها شأن بالمشكلات انفرعية التى نلقاها فى الطريق بم وثالثا وأخيرا تجىء المرحلة العملية التى نحصر فيها انتباهنا فى كل مشكلة فرعية على حدة ، نبحث لها عن علاج مرهون يظروفها ، دون أن نغير فى اتجاه صيرنا الذى رسمته لنا بوصلة القيم الموروثة فى ثباتها وتجريدها وإطلاقها .

فلو سألتني بعد ذلك كله: أى مذهب فلسني تختار؟ أجبتك سائلا بدورى: فى أى مرحلة من مراحل السير؟ فأنا واقعى فى مرحلة رصد المشكلات، ومثالى فى مرحلة تحديد انجاه السير، وعملى نجريبي فى مرحلة معالجة المشكلات.

## فيادات الفكر المعاصر

١

ليس يرى شكل السحابة أو لونها صاعد الجبل وهو يخوضها ، فكل ما يدركه عندئذ هو أن رويلة الأشياء من حوله تزداد وضوحا أو تقل ، وأنه يتبين مواضع خطوه على الطريق إلى مدى بعيد أو إلى مدى قربب ، حتى إذا ما اجتاز السحابة التي تكتنفه ثم نظر ، رآها وقد تحدد شكلها وتميز لونها بحيث يستطيع وصفها وهو على ثقة بصدق ما يقوله عنها

وكذلك قل فى مرحلة معينة من التاريخ حين يتحدث عنها أبناؤها الذين يعانون آلامها وينعمون بطيباتها ، فهولاء إذا تحدثوا عن عصرهم جاء حديثهم أقرب إلى التعبير عن ذوات أنفسهم ، منه إلى التقرير الموضوعي الذي يسجل الواقع كما يقع ، بل إن أبناء المرحلة المعينة من مراحل التاريخ ، لا يكادون يتصورون الأحداث التي تتتابع حولهم صفحة من التاريخ سيكتها اللاحقون . . . ترى ماذا تكون معلم عصرنا البارزة ، التي لن يخطئها مؤرخ المستقبل إذا ما نظر وحلل ؟

هل نخطئ الحدس لو ظننا أنه سيصف عصرنا هذا - أول ما يصفه - بأنه قد كان مرحلة انتقال هائل من حياة إلى حياة ؟ من حياة أقيمت على أساس التفاوت بين البشر من حيث القوة والضعف والغيى والفقر ، بياض البشرة وسوادها ، الأصول العرقية والأنساب ، الذكورة والأنوثة ، العقائد والشعائر ، وغير ذلك . . إلى حياة تقام على أساس المساواة مع التنوع ، بل كانت مرحلة انتقال هائل من حياة تقسم الناس فى كل بلد واحد قسمة عمودية ، فالأعلون هم من كانت حرفتهم رياضة العقل ، والأدنون هم من كانت صنعتهم استخدام البدن ، إلى حياة تجعل جميع الناس فى البلد الواحد كانت صنعتهم استخدام البدن ، إلى حياة تجعل جميع الناس فى البلد الواحد

عاملين ، سواء أكان العمل منصبا على فكرة نظرية أم كان منصبا على تطبيقها .

ولو رأى مؤرخ المستقبل هذه النقلة الفسيحة في عصرنا من نظرة إلى نظرة ومن حياة إلى حياة ، فسيرى كذلك أنها نقلة لم تهبط على الناس هية من السهاء ينعمون بها دون أن يكافحوا هم أنفسهم في سبيل تحقيقها ، إذ يرون أن عصرنا هذا قد كان عصر ثورات خارقة ثارت لتغير أوضاعا بأوضاع ، وإن هذه الثورات لم تكن لتمضى إلى أهدافها بغير مقاومة عنيفة من ارتبطت صوالحهم بالأوضاع القديمة المراد تغييرها ، وأن هذه الثورات وأضدادها لم تكن لتجرى مجراها بغير أن يكون لكل من الجانبين فلسفة نظرية يستند إليها في محاجة الطرف الآخر ، ومن ثم نشأت صراعات مذهبية بين الفريقين ، ولا يكون المعيش في جو الصراع الفكرى مستقرا هادثا بل لا منجاة له من القلق والتوتر .

فإذا كانت صورة عصرنا شيئاً قريباً من هذا ، فاذا نتوقع أن نجد في نشاطه الفكرى إلا اختلافا في وجهات النظر أشد ما يكون الاختلاف ، حين يتناول أصحاب الفكر بأنظارهم مصر الإنسان نتيجة لهذا الصراع ؟ فأمام المسألة الواحدة نجد النظريتين المتناقضتين وجها لوجه : فهذا هو العلم اللرى قد أطلق صواريخه تدق أبواب الفضاء ، فهل يكون من شأن هذا الغزو العلمي لأسرار الكون أن يشيع في أنفسنا الطمأنينة أو القلق ؟ هنا الغزو العلمي لأسرار الكون أن يشيع في أنفسنا الطمأنينة أو القلق ؟ هنا يمتبع انقلابا في حياة الناس نحو الأفضل ، وذلك - على خلاف هذا - من ينتبع انقلابا في حياة الناس نحو الأفضل ، وذلك - على خلاف هذا - من رأيه أن التقدم العلمي الضخم وإن يكن قد غزا الفضاء الفسيح ، إلا أنه بقدر ما وسع لنا من آفاق الكون ، قد ضيق علينا من آفاق النفس ، لأنه أبعد الإنسان عن صلته الحميمة بذاته .

فن هم أولئك القادة الذين يمسكون بأزمة الفكر في عصرنا ليتجهوا به عينا أو يسارا ؟

## 2

لقد جرى العرف – أو كاد يجرى – على أن تكون هنالك تفرقة بين من نطلق عليهم اسم و المفكرين » – أو قادة الفكر – من جهة ، والباحثين العلماء من جهة أخرى ، ولعل أميز ما يميز الطائفة الأولى هو أنهم جماعة استنارت فأرادت أن تنبر ، جماعة عرفت ثم جعلت همها أن تنشر المعرفة في الآخرين ، ولكن أي معرفة ؟ إنها ليست المعرفة الأكاديمية التي تستند إلى تجارب المعامل العلمية أو إلى الوثائق والمراجع ، بل هي المعرفة التي تنبع عند صاحبها من الخبرة الحية ، ويكون لها أصداؤها في شعور الإنسان ، وبالمطبع لا تناقض هناك بين أن يجتمع في الرجل الواحد أن يكون من أصحاب البحث العلمي على الصورة الجامعية ، وأن يكون في الوقت نفسه من و المفكرين » بمعيى الكلمة الذي نريده لها ، لكن التميز والتغريق بين الموقفين من شأنه أن يزيدنا دقة ووضوحا فها نحن بصدد الحديث فيه .

فالباحث العلمى على الطريقة الجامعية لا يعد من و المفكرين و نجرد أنه عنص بدراسة الفلك وطبقات الأرض ، ولا بمجرد كونه ذا مهنة تقوم على أسس علمية ، كالمهندس والطبيب والكياوى وغيرهم ، بل لا بد لطائفة المفكرين من صفة أخرى وهى أن يجاوزوا حدود الاختصاص الدراسي إلى حيث ينظرون إلى الكون وإلى الحياة نظرة شاملة تعتمد \_ إلى جانب اعتادها على العقل المنطقي واستدلالاته \_ على الإدراك الحدسي العياني المباشر ، ومقتضى هذه النظرة أن تجيء ذاتية مرتكزة على الحيرة الحاصة بصاحبها ، ولهذا يتحتم أن تجيء نظرات و المفكرين و متصلة أوثق صلة بالحياة الفعلية الجارية يتحتم أن تجيء نظرات و المفكرين و متصلة أوثق صلة بالحياة الفعلية الجارية

من حولم ، بأفراحها وآلامها ، لأن الكاتب إذا نضح من خبرته الناتية المباشرة ، جاءت كتابته – بالضرورة – تعبيراً عما قد تراكم فى نفسه من آثار حياته بكل ما فيها من متاع وحرمان ، فإذا درست كتابا فى الرياضة أو الكمياء ، لم تدر هل كان مؤلفه مقترا عليه فى الرزق أو من ذوى اليسار ، لكنك إذا قرأت كتابا مما يكتبه و المفكرون و استطعت أن تلتمس وراء الكتابة أى طراز من الناس كان كاتبه .

وإنه لما يستحق الذكر هنا ، أن ؛ المفكرين ؛ بالمعنى الذى حددتاه ، تختلف أقدارهم فى الأمم المختلفة ، فليسوا هم دائماً الطائفة التي تتولى زمام الريادة ، ` فني إنجِلترا وفي فرنسا ــوفرنسا بصفة خاصة ــتكون القياة « للمفكرين » من رجال الأدب وانفن والثقافة والفلسفة غير الأكاديمية ، وفي ألمانيا تترك القيادة الفكرية في أيدى أساتذة الجامعات ، فقد ينبغ فيهم الكاتب والشاعر والفنان ، لكن الناس إذ يأتمون فإنما يأتمون بأصحاب التخصص العلمي ، وفى أمريكا تكون أولوية الرأى للخبراء ، أعنى للذين مارسوا العلم تطبيقا ، وكأنما والمفكرون، يعالجون شئون الحياة الإنسانية في مؤلفاتهم ورواياتهم ليسدوا حاجة المثقفين في ملء أوقات الفراغ على المستوى الرفيع ، لا ليرسموا لمم انجاه السير ، وزمام القيادة في روسيا متروك لرجال السياسة ، فهم يشقون الطريق ومن ورائهم يسير التابعون ، وأما في معظم أرجاء الأرض بعد ذلك ــ ومعظمها بلاد تحررت من مستعمريها منذ قريب : في آميا وفى أفريقيا وفى أمريكا الجنوبية ، فالقيادة الفكرية غالبا ما تكون فى أيدى قادة الثورات الذين كانوا هم العاملين على تحةيق ذلك والتحرر ، من قيد المستعمر ، فاضطلعوا بعد ذلك بتحقيق : الحرية ، بعد التحرر ، والفرق بين المرحلتين هو الفرق بين السلب والإيجاب : فني المرحلة الأولى رفعت القيود ، وفى المرحلة الثانية تقام عمليات البناء ، إذ لا معنى للحرية إلا أن تكون حرية الأداء والعمل .

« المفكرون » في إنجلترا يغلب أن يكونوا كتاباً أحسوا أنهم المسئولون قبل غيرهم عن تغيير المجتمع ، فالمجتمع هناك قد كبلته تقاليده الى لم تعد صالحة لعصرنا ، ولذلك وجبت الثورة علما لتنغير صورة الحياة ، ولقد نجد من الساخطين من يقف عند السخط لا يعدوه إلى مقترحات للبناء الجديد ، ولكن القادة الكبار لا يكتفون بما يكنى به الشباب الساخط، بل تراهم فيما يكتبونه يصورون العلة ويقدمون العلاج ، على اختلاف بينهم في تشخيص العلة وفى وصف الدواء ، فنهم من يرى أن مكمن الداء عندهم هو الفجوة العميقة بين الفطرة الإنسانية من ناحية ، والسلوك المتكلف المتصنع من ناحية أخرى ، وقد كانت هذه الفجوة عندهم هي التي تفصل بين الهمجية والتمدن وبالغوا في ذلك حتى نتج ما هو معروف عنهم من نفاق يبطن شيئا ويظهر شيئاً آخر ، أقول إن من قادة الرأى عندهم من يرى أن مكمن الداء هو في اصطناع ضروب من السلوك الاجتماعي يعيدة بعداً شديداً عن الدوافع الفطرية ، وإذا كان ذلك كذلك فالعلاج هو عودة الإنسان إلى فطرته ، ومنهم من يرى الداء كامناً في فتور الإيمان الديني ، و الذلك فالدلاج هو في أن يقوى هذا الإيمان في النفوس وبذلك نضمن تنظيم العلاقات الاجتماعية على أساس سليم ، ومنهم من يرى رأياً قريباً من هذا لكنه مختلف وذلك هو ضرورة أن تخف وطأة العلم على حياة الإنسان بجرعة كبيرة من التصوف، والإنسان عقة المتصوف وحضارة العالم كان هو الإنسان الكامل.

فالمفكر الإنجليزى « ملمنزم » نحو المجتمع النزاماً غير مباشر ، لأنه وإن ميكن بحاول إصلاح جوانب النقص برسم صورة كاملة ، إلا أنه لا يفرض على نفسه أن يعالج المشكلات الفعلية القائمة ، فقد يفعل ذلك وقد لا يفعل ، بل قد يتخذ موقفاً فردياً انعزالياً سلبياً لعقيدة شائعة عندكثير ين من مفكريهم أن الواحد منهم هو تجسيد للمدنية الإنسانية بأسرها ، فعنه تؤخذ المعايير وهو لا يأخذ عن أحد .

وأما المفكرون في فرنسا فهم أشد المفكرين والتزاما ، حتى لقد أصبح التزامهم هذا خصيصة تميزهم منذ عصر التنوير في القرن الثامن عشر ، فلا يكاد يكتب كاتب شيئا إلا ونصب عينه هدف يريد تحقيقه للإنسان الفرنسي على وجه الحصوص ، ولقد نجد في كل بلد آخر – إلا فرنسا – شيئاً من الريبة تساور نفوس الناس نحو طائفة و المفكرين ، برغم أن و المفكر ، الفرنسي أكثر من أقرائه في سائر البلاد مسايرة لأحكام العقل ، والاحتكام الم المعقل هو الذي من شأنه أن يثير ريبة عامة الناس ، لأن هولاء أميل إلى الاخذ بنوازع الوجدان .

واحتكام المفكر الفرنسى إلى عقله هو الذى يزيد من جرأنه على التمرد ومع ذلك كله ترى الناس يشخصون هناك بأبصارهم وقلومهم إلى هداية والمفكرين ، في شي مشكلات الحياة : فردية واجتماعية وسياسية على السواء ؛ ولذلك رأينا عدداً كبراً من مفكرى البلاد الأخرى بهجرون أوطانهم ليعيشوا في فرنسا ، ولينعموا بشيء من سلطان الفكر الذي يعلو هناك على كل سلطان .

ولا أظنى أجاوز الحق إذا زعمت أن مفكرى إنجلترا وفرنسا معاً يشتركان فى قضية رئيسية واحدة ، يعالجونها من جميع أطرافها ، وهى قضية الحرية التى يمكن أن يظفر بها الإنسان الفرد إذ هو يعيش فى جماعة سادها العلم واستحكمت فيها الصناعة ، مما أضاع على الفرد حرية المبادأة ، فتى وأين وكيف يتحقق له قسط من هذه الحرية فى حياته ؟

ليس و المفكرون ۽ ــ بالمعنى الذي حددتاه للكلمة ــ هم القادة في ألمانيا أو الولايات المتحدة ، فالعقل الألماني عقل منهجي دارس متعمق ـ يحب أن توخذ الأمور مأخذاً صارماً يتعلما إلى جذورها ، ولا يكون ذلك إلا على أيدى الأساتذة الباحثين الذين لا يصدرون في أحكامهم عن خواطر تعن لهم بحكم تجاربهم الشخصية في الحياة اليومية الجارية ــ فالخواطر التي من هذا القبيل قد تصلح للتسلية عن طريق الصحافة ، وأما ما هو هام وجاد فيترك أمره إلى الدراسة الجادة المتعمقة ، ومثل هذه الدراسة إنما تتم في الجامعات على الأغلب الأعم ، لا في دور الصحف ، ولأن كان لهذا الوضع حسناته منحيث دقة العلم ، فله سيئاته التي من أهمها أن هوالاء الدارسين في العادة موظفون في معاهد تتبع الدولة ، وإذن فيغلب عامهم أن لا يكون لمم شأن بمجرى الأحداث ، لأن الأحداث تتصل بالسياسة من قريب أو من بعيد ، حتى لقد أجاب أستاذ جامعي في ألمانيا ذات يوم وهو بصدد الاعتراف بأنه يستغرق نشاطه كله في بحوثه العلمية ولايتدخل في السياسة، أجاب هذا الأستاذ حبن قال له قائل: لكن الأمور قد تتحرج فماذا أنت صابع؟ ألا تمتد يدك للمساعدة إذا اشتعلت النار في منزلك ؟ فأجاب بقوله كلا ، إنني ساعتند أستدعى رجال المطافئ لأنهم هم المختصون في إطفاء الحريق ، وكذلك الأمر فى السياسة والاقتصاد ، لا يجمل بكل إنسان أن يدعى القدرة فيهما ، لأنهما يحتاجان إلى معرفة وتدريب ــ فإذا أردنا تعقب القيادة الفكرية في ألمانيا فعلينا بما يكتبه الدارسون .

وأما الولايات المتحدة الأمريكية فتوسن بالعمل والنجاح فيه إلى الحد الذي يجعلهم يحتكمون في كل شيء إلى التجربة والتطبيق ، أو بعبارة أخرى فهم يحتكمون إلى صاحب المهارة العملية في الميدان المعين ، لا إلى صاحب المهارة العملية في الميدان المعين ، لا إلى صاحب البحوث النظرية ولا إلى صاحب النظرات الحدسية في دنيا الأدب والفن

ونوجه أنظارنا إلى روسيا فنذكر أول ما نذكر أن الكلمة الافرنجية التي تعنى و المفكرين ٤ – وهي كلمة Intelligentsia كلمة روسية نشأت هناك في القرن الماضي ، حين نفرت جماعة متمردة ناقة لتبلر بنور ثورة فكرية تمهد لانقلاب اجتماعي سياسي شامل ، وهي جماعة قريبة الشبه في المهمة التي اضطلعت بها بفلاسفة التنوير في فرنسا إبان القرن الثامن عشر ، ولقد وفقت كلتا الجماعتين فيا أرادت أن تحققه : فقامت الثورة الفرنسية في أواخر القرن الثامن عشر ، وقامت الثورة الروسية في أو أثل القرن العشرين .

وبحكم الرابطة القوية فى روسيا بين المفكرين والثورة ، كان لا بد من التصال الفكر بالشعب اتصالا مباشراً ، بمعنى أن تمتد جدوره فى الأرض الروسية وله بعد ذلك أن يرتفع كيف شاء ، نعم قدكان فى الروسيا فى القرن الماضى جماعة أخرى من المثقفين أرادت وصل ثقافتها بأصول يلتمسونها فى غربى أوروبا ، لكن هو لاء لم يكونوا ليحدثوا فى الشعب ثورة مهما علت ثقافتهم واتسع مداها .

قامت الثورة الروسية وتغيرت أوضاع الحياة فها وفق التصور الجلديد، فأصبح من المفارقات التي تلفت النظر أنه بيها يستبد القلق والضجر والرغبة في التغيير بأوروبا الغربية، ترى الأمر في الروسيا على عكسى ذلك يريد أن يستقر حتى يصلب عوده ويضرب في الأرض بجلوره، وكان لهذا نتائجه في منحى الفكر: فني الغرب يكثر الأفراد الشذاذ اللين يأبون التجانس مع عيطهم، وفي الروسيا يشتد التجانس بين الأفراد حتى ليوشك الشلوذ الفردي أن يمتنع، ومعنى ذلك أن نتوقع رومانسية الأدب والفن في غربي أوروبا، وكلاسية في الروسيا، ذلك أن الثقافات في سيرها يتناوب عليها الرومانسية والحلاسية واحدة بعد الأخرى في تتابع لا ينقطع: فرومانسية المرومانسية والكلاسية واحدة بعد الأخرى في تتابع لا ينقطع: فرومانسية إبان فترة الثبات، وفي فترات التغير يكثر ظهور

الأفراد المتمردين اللامنتمين إلى محيطهم وما يسوده من قيم ، وفي فترات الثبات يقل ظهور هولاء الأفراد أو ينعدم ، ويسود التجانس بين أبناء المجتمع الواحد ، لأنهم يلتقون جيعاً على قيم واحدة ، ولذلك فزمام الفكر في الحالة الأولى قين أن يتولاه أفراد ، وزمام الفكر في الحالة الثانية يغلب أن تتولاه الهيئات صاحبة السلطان .

8

وفي آسيا وفي أفريقيا موقف مختلف، فهاهنا كان المستعمر الفترة من الزمن تقصر هنا وتطول هناك ، يفرض ثقافته على والصفوة ، وبلك انقطعت الصلة بين الفروع العليا والجلور ، حتى كادت الفروع تلوى والجلور تذبل لولاما فيها من حيوية ، وما إن ثارت هاتان القارتان ثوراتهما العارمة التي أطاحت بالمستعمر — والثائرون غالباً من القلة المثقفة — حتى وجد الناس أنفسهم فجأة حيال تبعات جسام في إقامة البناء الجديد ، في ذا للذي يتم البناء ؟ فلا عامة الشعب لديها القدرة ، ولا المثقفون الذين أشعلوا الثورات بادئ الأمر قد أعدوا للبناء ، فكان حيا أمام ضغط الموقف الناشئ أن تنتقل الريادة من جماعات و المفكرين ، أعنى أن تنتقل الريادة من ميدان الأدب من المفكرين وبعضهم لم يكن ، أعنى أن تنتقل الريادة من ميدان الأدب والفن إلى ميدان السياسة ، فيكون الرائد سياسيا يخطط للتغيير الاجهامي والاقتصادي ، لا كاتبا يتصور أو رساماً يصور ، بل ولا عالما باحثاً قد ينزل في بحوثه حن تيار الحياة المتجددة . . . وعند هولاء القادة في آسيا وإفريقيا نلتمس مصادر الفكر المعاصر .

وفي عالم اليوم ، الذي تسوده وسائل الإعلام التي تنقل المعرفة من طرف إلى طرف بسرعة البرق ، يصعب القول أن في هذا الركن من أركال الدنيا عكذا وفي ذلك الركن كيت ، لأن الفكرة الواحدة سرعان ما تدرو حول

الأرض فتعم أركانها جميعاً فى لحظة ، إلا أننا مع ذلك نستطيع القول فى إجمال وتعميم إن الفكر المعاصر فى أوروبا وأمريكا مشغول بإيجاد هدف واضح يعيش من أجله الناس ويكافحون عن طواعية ، وأما فى أفريقيا وآسيا وأمريكا اللاتينية فهو مشغول بالبناء والتصنيع والتقدم العلمى وإدخال التقنيات الفنية لأن الهدف أمامه واضح ، وهذه كلها هى وسائل تؤدى إليه .

ولا تتم صورة الفكر المعاصر ان أراد تصويرها كاملة ، إلا إذا أدخل في حسابه أقطار الأرض جميعاً .

## روح العصر من فلسفة

1

ليس الحديث عن خصائص العصر ومهاته البارزة من الهينات التي يسهل فيها أن تقول القول فيصادف عند الناس قبولا خالصاً ، ذلك لأن نسيج الحياة كثير الحيوط ، فيها المتشابه وفيها المتباين ، يحيث لا تكاد تصف العصر بسمة عامة حتى تصادفك شواهد نقيضها ، فقرب المسافة بيننا وبين معالم عصرنا يحول دون الرؤية الواضحة من جهة ، ويميل بنا نحو النظرة غير المنزهة عن أهوائنا من جهة أخرى ، هذا على فرض أن الناس ما داموا يعيشون في فترة زمنية واحدة فهم ينتمون جميعاً إلى عصر حضارى واحد تتجانس فيه الحصائص والسهات ، مع أنه فرض بعيد عن الصواب .

وإذن فلا مناص للكاتب وهو يصف روح العصر من نظرة ذاتية ، قد يختلف عنه فيها كاتب آخر ينظر بمنظار آخر ، وعندئذ لا يعني تعدد وجهات النظر إلا أن الحق متعدد الجوانب ، تنظر إليه من هنا فإذا العصر يسوده العلم بنظرته الموضوعية ، وتنظر إليه من هناك فإذا العصر يسوده والعبث ، و و اللامعقول ، ؛ أهو س يا ترى — عصر القوميات المستقلة ، أم هو عصر التكتلات والأحلاف ، وعصر المؤتمرات المولية وعصر جمية تضم و أثماً متحدة ، ؟ هل يغلب على عصر نا — كما يبدو في نتاج الفكر والفن — تضم و أثماً متحدة ، ؟ هل يغلب على عصر نا — كما يبدو في نتاج الفكر والفن — رضية في أن تكون الأولوية للجاعة على الفرد ، أو تغلب عليه الرغبة في أن تكون الأولوية للجاعة على الفرد ، أو تغلب عليه الرغبة في أن تكون الجاعة وسيلة لسعادة الفرد وتحقيق ذاته ؟ بل أنت لا تدرى إذا كان الناس البصر إلى بناء مستقبلهم ؟

إنك إذا جملت رائدك في الحكم هو ما تنشره المطابع وما يعرضه أصحاب الفنون ، وما يتحدث به الناس في الندوات وحلقات الدرس ، الفيت عصرنا يضم كل صنوف البشر : فني الأدب سلني وثائر ، وراض وساخط ، وفي الفلسفة تعد ألوان المذاهب بأكثر من أصابع اليدين مجتمعتين : برجماتية ، وواقعية ، ووضعية ، ووجودية ، وظاهراتية ، وكانتية جديدة ، ومادية جدلية ، ومثالية ، وطبيعية ، وشخصائية ، وحدسية .. فضلا عما ينشعب تحت هذه الرعوس من فروع .

لكننا \_ بعد هذا التمهيد \_ نماول إبراز العناصر التى قد يصل فيها المختلاف الرأى إلى حده الأدنى فأحسب أن لا اختلاف بين أصحاب الفكر المعاصر \_ إلا اختلافا جد يسير \_ على أن عصرنا قد ساده العلم التعلبيق سيادة لم يسبق لها نظير ، تمكن بها من التغلغل إلى كل ركن من أركان حياتنا اليومية ، فهو ماثل في وسائل النقل والانتقال ، وفي الصناعة والزراعة وفي نشر الثقافة والفنون ، وفي ميادين العمل وساعات الفراغ .

فلقد تجد لكل عصر اهتماماته العلمية على اختلاف أنواع العلوم التي تشغل الناس في كل عصر على حدة ، لكنك لن تجد عصر آ فيه ( التطبيق ) العلمي على شئون الحياة المادية والفكرية معا ، يدنو من عصرنا ، حتى ليجوز القول بأن الحياة العملية قد تأثرت بالعلم في المائة السنة الأخيرة أضعاف ما قد تأثرت به منعلال ستين قرناً مضت قبل ذلك

4

الحق أننا نقول ما يشبه اللغو لو مضينا نتحدث عن آثار العلم التطبيقي قي حياتنا الراهنة ، فلننظر ـــ إذن ـــ فيا قد تأثرت به الفلسفة المعاصرة .

والفكر الفلسني في كل عصر هو الذي يبرز الجلور العميقة الدفيئة في الجو الثقافي السائد ، إذ ماذا تكون الفاعلية الفلسفية إذا لم تكن محاولة استخراج المبادئ المتضمئة في أوجه النشاط السلوكي الظاهر ؟

وكلم تبدل لون النشاط كان ذلك دليلا على أن المبادئ المتضمة قد تغيرت ، لكنها تكون مبثوثة مندسة فى سلوك الناس ، حتى إذا ما جاء المفكر الذى يحلل هذا السلوك تحليلا يغوص به وراء السطح الظاهر البادى إلى حيث الجلور ، كان هذا المفكر هو فيلسوف العصر، وقد تتعدد ببل لا بد أن تتعدد ـ أوجه النشاط الظاهر ، فعندئذ تتعدد المبادئ الأولى التى يكشف عنها التحليل ، ومن ثم تتعدد الاتجاهات الفلسفية فى العصر الواحد ، وإن يكن يجوز لهذه الاتجاهات المتعددة بدورها أن ترتد إلى أرومة واحدة تتكشف فها روح العصر كله .

فنى عصرنا هذا يسود علم ، ولكن فيه أيضاً أصوات ننبعث من هنا وهناك متمردة تعلن عصيانها ، وتود لو تخفف الناس في حياتهم من آثار العلم هذه التي يخشى أن تطمس فردية الإنسان ، وإذا كان هذا هكذا ، فلا بد أن تتوقع قيام أكثر من مبدأ واحد في أغوار النفوس ، وبالتالي قيام أكثر من انجاه فلسني واحد ؛ فاتجاه تصل فاعليته إلى الكشف عن المبدأ الأول للنشاط العلمي ، واتجاه آخر تصل فيه الفاعلية إلى الكشف عن مبدأ آخر يصدر عنه الإنسان المعاصر في تمرده وعصيانه لينجو بشخصيته من الطوفان .

فاذا تكون الفلسفة التى تصب اهتامها على النشاط العلمى لترده إلى جلوره الأولى ؟ إنها هى الفلسفة ببغروعها الكثيرة ب التى اتخلت من و المعرفة العلمية ، موضوعاً لدراسها ، بمعنى أنها هى الفلسفة التى تحاول أن ترد هذه « المعرفة » إلى أصولها ومقوماتها ، وأهم الانجاهات المعاصرة فى هذا السبيل : الواقعية الجديدة ، والبراجاتية ، والوضعية المنطقية ، وكلها متفق على ضرورة أن تكون الصلة وثيقة بين « الفكرة ، من جهة وتطبيقها على أرض الواقع من جهة أخرى ، كأنما الفكرة وهى فى رأس صاحبها ، وتطبيقها الفعلى أو الممكن على الدنيا الحارجية بأشيائها ووقائعها ، طرفا عصا لا يتصور فهما قيام أحد الطرفين دون الآخر .

أما المذهب الواقعي فقد اشتدت موجته علي الفكر المعاصر ، حتى لتوشك أن تكون لفظتا « واقعي » و « معاصر » متر ادفتين في عالم الفكر ، وإنما استمد هذا المذهب قوته من معارضته للفلسفة المثالية ، معارضة موشسة على مقتضيات التفكير العلمي ، ومحور المتضاد بين الواقعية والمثالية هو : ما مصدر العلم وأين نلتمس شواهد صدقه ؟ وعن هذا السوال تجيب الواقعية بأن مصدره وقائع العالم وحوادثه ، وشاهد صدقه هو صلته بتلك الوقائع والحوادث ، على حين أن جواب المثاليين في الفلسفة يختلف ، إذ يقولون في ذلك إن مصدر العلم هو مبادئ فطرت في العقل الإنساني ، وشاهد صدقه هو ما ينبثق من تلك المبادئ ، بحيث تجيء النتائج المنبثقة متسقة من الوجهة الرياضية مع مقدماتها .

فالواقعية تعلى من شأن الحواس والتجارب ، فى معارضة المثالية التى كانت تنطوى فى دخيلة الذات تستمد من فطرتها كل ما أرادت من معرفة .

وكذلك البراجماتية جاءت معبرة عن نزوع عصرنا نحو العمل والتطبيق ه إذ جعلت ما يترتب على أى فكرة من آثار عملية هو نفسه المعنى اللى يكسب الفكرة قيمتها ، فليست من الفكر فى شىء فكرة ترتسم فى الذهن ولا يكون أمام صاحبها سبيل إلى تنفيذها ، لا لقبام العوائق المادية التى تحول دون ذلك التنفيذ ، بل لشىء فى طبيعة الفكرة المزعومة نفسها ، يجعلها مقصورة على الذهن لا تخرج منه إلى ضوء الواقع فى صورة عمل يؤدى .

فقل لى ما مدى انتفاع و الإنسان ، انتفاعاً عملياً فى حياته ، بفكرة عندك تعرضها ، أقل لك ما مدى قيمتها من حيث هى فكرة بالمعنى الصحيح — على أن كلمة و الإنسان ، هنا يراد بها المجتمع ، ولا يراد بها كل فرد على حدة .

ومع الواقعية والبراجماتية تسير الوضعية المنطقية فى نفس الطريق ،

إذ تلتى معهما فى وجرب الربط الوثيق بين الفكر من جهة والتجربة العملية من جهة أخرى ، مع طابع خاص يميزها ، هو تفرقتها بين العلم الطبيعى والعلم الرياضى - دون العلم الرياضى - دون العلم الرياضى - مستنداً إلى شواهد التجربة .

وبهذا يكون العلم إما علماً طبيعياً قائماً على التجربة ، وإما علماً رياضيا ، صدقه في طريقة بنائه ، وأما ما لا يكون من هذا ولا من ذاك فلك أن تسميه بما شئت من أساء ، لكنه ليس وعلما ».

هذه اتجاهات رئيسية ثلاثة في الفلسفة المعاصرة تستطيع أن تبلورها معا في وجهة نظر مشتركة تقول عنها إنها تمثل روح العصر من أحد جوانبه وهي وجهة النظر التي تربط الفكر بالعمل ، تصل الإنسان بالواقع ، توحد بين المعقل والإرادة ، فلم تعد القيمة للقابع في صومعته «يتأمل» ، بل عادت القيمة كل القيمة لمن يتبع الفكر بالتنفيذ ، ولذلك تراها هي وجهة النظر المسيطرة اليوم على ميادين النشاط في السياسة والتربية والاقتصاد والاجتاع .

فى السياسة – وخصوصاً فى البلاد الناهضة التى همت بتغيير أوضاع الحياة فيها بأسرع ما تستطيع – ترى هذه د العلمية ، وهذه د الواقعية ، وهذه و الواقعية ، وهذه و الإرادة ، ماثلة فى وضوح ، فالحرية التى تنشدها هذه البلاد ، يراد لها أن تكون حرية خلاقة لبناء مجتمع جديد ، ولا يراد لها أن تظل أغنية يتغنى بها الناس ومعاشهم باق على حاله .

وحسبنا في هذا الصدد مثالا نسوقه من الميثاق الوطني وذلك حين أكد أن النصر في معركة السويس كان معناه الحقيقي استخلاص الشعب لإرادته ، يصتنع بها الحرية ، أي أن والحرية ، شيء ويصنع ، لا شيء ويقال ، والإرادة ـ لا مجرد التأمل ـ هي أداة ذلك الصنع . .

وفى التربية كذلك تسود هذه النزعة نفسها التى تربط بين الفكر والعمل وإذا قلنا: « التربية » فقد قلنا: « الجيل القادم » ، فلم يعد أساسه الاهتمام بلكادة العلمية من حيث هى ، بل أصبح الأساس هو أن يتحول العلم المدروس إلى فعل ينصب على مشكلات المجتمع ، فأولا — لا بد من نقل مركز الاهتمام إلى الفرد الإنساني نفسه الذي يتعلم ويتربى ، بعد أن كان الاهتمام بالمادة العلمية التى تلقن ، وذلك بأن تهيأ الفرصة الإمكانات كل فرد من الناس أن تنمو وفق طبيعتها وحدودها ليجيء في نهاية الأمر أصلح ما يكون استعدادا للقيام في المجتمع بما يلائم طبيعته من عمل ، وثانيا — لا بد من ربط الصلة القوية في كل ما يتعلمه المتعلم بين الدرس النظري والعمل التطبيقي ، وما ليس له مجال في دنيا التطبيق على مشكلات الحياة الواقعة ، لا يكون له عجال في دنيا التطبيق على مشكلات الحياة الواقعة ، لا يكون

وفى هذا يقول ميثاقنا الوطنى عن هدفنا من التعليم إنه قد أصبح فى ظل الثورة و تمكن الإنسان الفرد من القدرة على إعادة تشكيل الحياة » . .

وتلك هي روح العصر من إحدى نواحها .

٣

وناحية أخرى شديدة الصلة بالأولى ، وإن تكن تنقل بورة النظر من والمعرفة العلمية ، وتحليلها إلى المجتمع البشرى ، وماذا تكون طريقة بنائه ؟ وهاهنا كلك نجد للمسألة جلورا في أعماق النفس عند أبناء هذا العصر ، تحتاج إلى فكر فلسنى يخرجها من مكمنها الحبيء إلى ضوء العلن — وتلك هي فلسفة المادية الجدلية ، وهي التي قد تسمى و بالمادية التاريخية ، أحيانا ، وه بالمادية التاريخية ، أحيانا أخرى ، لهذه النظرة الفلسفية جوانب متعددة ،

تتكامل كلها فى نسق فكرى واحد ، ومن أهم هذه الجوانب فكرة و المادية التاريخية ، التى مؤداها أن الإنسان لا بد له أولا من غذاء وكساء ومأوى قبل أن يتاح له المشاركة فى الحياة العقلية والروحية من سياسة وعلم وديانة وفن . . .

ومن هنا كان النظام الذي يسود إحدى الجهاءات في طريقة إنتاجها للسلم وتوزيعها وتبادلها ، وما يترتب عليه من نظام اجتهاعي ، ذا تأثير حاسم محتوم في تشكيل أوجه النشاط السياسية والاجتهاعية والثقافية ، فإذا أردت أن تلتمس الدافع الأساسي إلى تحول المجتمع وتطوره ، فلا تلتمسه فيا قد تجمع لديه من معرفة ، بل التمسه فيا قد وقع لهذا المجتمع من تغير في طرق إنتاج السلم وتوزيعها ، فإذا كان الحجتمع — كائنه ما كانت صورته — هو كيان عضوى متكامل الأجزاء في بناء واحد ، فإن الرباط الذي يخلع عليه وحدته تلك هو نظامه الاقتصادى ، ولأن كان لكل عصر مجموعة أفكاره وحدته تلك هو نظامه الاقتصادى ، ولأن كان لكل عصر مجموعة أفكاره السيادة عندئد ، وهي أفكار تتلون بالضرورة بما يتفق ومصالح تلك الطبقة السيادة من حيث طرق إنتاج السلم وتوزيعها ، وإذن فمحال على التاريخ المسيطرة من حيث طرق إنتاج السلم وتوزيعها ، وإذن فمحال على التاريخ أن ينتقل من مرحلة إلى مرحلة إلا إذا حدث تحول في تلك الطرق وحدث بالتالي تحول في الأفكار التي توحى بها الأوضاع الجديدة . .

فأمر التاريخ في سيره وفي تطوره مرهون بتغير مجموعة الأفكار الرئيسية ، وهذه بدورها مرهونة في تغيرها بتغير العلاقات الاقتصادية في إنتاج السلع واستهلاكها ، ومن ثم جاءت عبارة و المادية التاريخية ، اسما للمذهب الذي نشير إليه ، وأما تسميته و بالمادية الجدلية ، فتجيء من النظر لل إلى الجانب التاريخي لل بل الى الجانب الوجودي و الانطولوجي ، من حقيقة العالم ، فحقيقة العالم ، وما عداها يشتق منها ،

لكنها ليست هي المادة الجاملة الموات ، ذات الخصائص السكونية السلبية ، بل هي المادة التي ما تنفك دائبة التغير مرحلة في إثر مرحلة ، وكأنما هذه المراحل المتعاقبة « بجدول » بعضها في بعض في تيار واحد متصل ، ولذلك كانت حقيقة العالم « مادية » و « جدلية » : مادية في طبيعتها جدلية في تشابك خيوطها وعناصرها ، فقد كانت تستطيع تلك الحقيقة الكونية أن تكون مادية وساكنة ، لا مادية ومتطورة ، حتى إذا ما رمزنا لها برمز « س » مثلا ، ظلت س إلى الآبد هي س فلا تغير ولا زيادة ولا نقصان ، لكنها مادية ومتطورة ، بحيث تتحول « س » لتصبح « لا – س » أي لتصبح شيئاً غيرها ، ولنا الآن أن نسأل : هل يجرى هـــذا التحول ذو الخطوات غيرها ، ولنا الآن أن نسأل : هل يجرى هــذا التحول ذو الخطوات غيرها ، ولنا الآن أن نسأل : هل يجرى هــذا التحول ذو الخطوات في بعض وفق قوانين ، وماذا تكون ؟

يقول أصحاب هذا المذهب إن قوانين ثلاثة تضبط سير المادة فى تطورها الجدلى : أولها قانون تحول الكم إلى كيف ، وثانيها قانون صراع الأضداد ووحدتها ، وثالثها قانون نفى النفى .

أما تحول الكم إلى كيف فقتضاه أن النغيرات الكمية بالنسبة لصفة معينة ينتج عنه نشوء صفة جديدة يستحيل ردها إلى الصفة الأصلية التي عنها نشأت . .

قالكائن البشرى يزداد نموا من حيث الكم ، فيصبح عند مرحلة معينة من الزيادة رجلا بعد أن كان طفلا ، بحيث يستحيل أن يرتد الكائن الجديد الذى نشأ من تتابع الزيادة فى النمو إلى الكائن الأصلى الذى كان ، وبدرة الشجرة تتحول إلى شجرة ، والواحد يزداد بالإضافة الكمية فيصبح اثنين ، الشجرة تتغير خصائص العدد الجديد عن أن تكون مجرد مضاعفة لخصائص العدد الجديد عن أن تكون مجرد مضاعفة لخصائص العدد الجديد عن أن تكون مجرد مضاعفة المحائص العدد الأولى ، وإلا لقلنا عن صفة والزوجى والتي تصف العدد ، إنها هي صفة والفردى ومفة ما من حفة والفردى ومفة ما من

شأنها - عند حد معين - أن تجاوز كونها مجرد زيادة كمية ، لتصبح تغيرا في الكيفية ذاتها - أى تصبح صفة أخسرى متميزة في خصائصها من الصفة الأولى .

أما قانون صراع الاضداد ووحدتها فؤداه أن كل شيء مركب في حقيقته من عناصر يضاد يعضها بعضاً ، ومن ثم فهو دائماً في حالة من التوثير تميل به نحو التغير والتحول . .

لأن الشيء المعين إذا ما كان موالها من عنصر واحد متجانس لما كان في بنبته الداخلية ما بدعوه إلى التغير ، فنحن نخطئ فهم والواحدية ، في الشيء الواحد ، إذا ظننا أنها التجانس الذي يخلو من التناقض ، وإذا رمزنا إلى شيء ما برمز ، فلا ينبغي أن نقول إنه و س ، وكني بل نقول إنه و س ، ولا بس ، في وقت واحد ، ومن هذا التدافع الداخلي بين النقيضين تنشأ الحركة ، ومن ثم ينشأ التغير ، على أن تفهم الحركة أو التغير بأنها منبثقة من طبيعة الشيء نفسه ، وليست هي بالمفروضة عليه من خارجه ، فقد كان يقال إن الأصل في الشيء أن يظل ساكناً حتى يحركه عرك ، فأصبح يقال إن الأصل في الشيء أن يظل متحركا حتى يرغمه عامل خارج طبيعته على الوقوف والسكون . . . يصدق هذا على كل شيء ، وعلى كل فكرة ، وعلى كل نظام اجتماعي على حد سواء .

فإذا كان صراع الأضداد داخل الشيء الواحد أو الحالة الواحدة يولد الحركة والتغير ، ثم إذا كان المضي في هذا التغير إلى حد معين بحم أن يصبح الشيء شيئاً سواه – لا من حيث الدرجة وحدها بل من حيث النوع أيضا – فإن ذلك إن ضمن لنا سير التاريخ وتغير مراحله ، فلا يضمن لنا أرقى وأفضل وأعلى وأكمل .

وهنا يأتى القانون الثالث: قانون ننى الننى ، الذى يقضى بأن ينتهى النقيضان المتصارعان إلى وحدة بلوب فيها التناقض ، وبزوال التناقض يصبح الوليد الجديد و أعلى ، درجة من سابقيه ، لأن فيه ما كان فيهما ، ثم أضاف إليه تآلفا بعد تعارض . .

لكن هذا الوليد المتآلف بدوره سرعان ما تنشأ فيه الأضداد وهلم جرا ، وهكذا ترى العلم يسير في مراحل مثلثة الخطوات ، فحالة مثبتة ذات خصائص معينة ، تتلوها حالة تنفيها بأن تتحول إلى خصائص جديدة مختلفة كيفا ، ثم يعقب هذا النفي نفسه حالة جديدة تنفيها ، فتكون بمثابة نني النفي ، وهنا نعود إلى « إثبات ، جديد ارتقينا فيه عن « الإثبات ، الذي بدأنا به السير .

وقد نسأل: من أين جثنا هذه القوانين الثلاثة التي تضبط سبر العالم، أهي تصورات ذهنية أولية انبثقت من طبيعة العقل وفطرته، كما كان بعض الفلاسفة الآخرين يعتقدون في وجود مبادئ فطرية في العقل يجرى المتفكير على مقتضاها؟ أم هي استدلالات انتزعناها من مشاهدتنا الخارجية لمجرى التاريخ ؟ والجواب عند الماديين الجدليين هو هذا، لا ذاك.

فليست مراحل السير الجدلى مقصورة على الفاعلية الغقلية الصورية المنطقية وحدها — كما هي الحال عند هيجل — بحيث يكون الانتقال من « فكرة » إلى « فكرة » بل هي مراحل في سير الواقع المادى ، كما نستطيع أن نستدله من شواهد التاريخ وتطور الجاعات .

وأصحاب هذا المذهب يصفون مذهبهم هذا بأنه الفلسفة العلمية بمعناها الصحيح ، على أنهم حين يصفونه « بالعلمية » فإنما يستخدمون هذه الكلمة لتعنى « المادية » ـــ و على هذا تكون « المعرفة العلمية » هى الموقوفة على الواقع

المادى وحده ، مما ينتهى بنا إلى النتيجة القائلة إن كل ظاهرة لا بد من ردها إلى أصلها المادى لتم لنا دراستها دراسة علمية ، فالحالات العقلية والوجدانية ترد إلى ظاهرات فسيولوجية ، وهذه بدورها ترد إلى أصول لا عضوية ، وهكذا — على أن أهم ما يعنى به أنصار المادية الجدلية هو ردهم المتاريخ إلى العناصر الاقتصادية ، وجدا تصبح حقيقة الإنسان لا في وعيه بنفسه ولا في تأمله النظرى الصرف — بل في ( العمل ) أى في نشاطه الاقتصادى ، لكننا لو تركنا هذا النشاط ينطلق على أساس الملكية الفردية ، نشأت بالضرورة طبقة تتجمع فيها رموس الأموال وهي القلة القليلة ، ويصبح معظم الناس اتباعا لتلك القلة يخدمونها بعملهم وإنتاجهم ، وجدا يحدث لهده الأكثرية وانسلاخ ، يبعدهم عن نتائج عملهم ، فيبعدهم عن الحياة الطبيعية كما ينبغي أن تكون ، ولا علاج لهذا إلا بأن تؤول وسائل الإنتاج إلى ملكية المجتمع وتزول الفوارق ليقوب الكل في طبقة واحدة .

تلك هى خلاصة الفلسفة المادية الجدلية ، التى لا أظن أن مجتمعاً واحدا فى أرجاء الأرض بأسرها ، قد خلا من التأثر بها تأثراً صغيراً أو كبيرا ، وإذن فهذه ناحية أخرى من روح العصر .

1

لئن اختلفت الناحيتان الرئيسيتان اللتان ذكرناهما فى أن الأولى تناولت روح العصر من جانب والمعرفة العلمية على حين تناولتها الثانية من جانب والمتاريخ والمجتمع عنه بما ينطوى تحتها من سياسة واقتصاد ، فإن الناحيتين معاً تتفقان فى وجوب أن ينصرف اهتمام الفكر إلى العلم ومنهجه وقضاياه وتطبيقه باعتباره أبرز معالم العصر إطلاقا ، ومثل هذا التركيز على العلم وعلى العقل وما يتبعهما من ظواهر كالتخطيط والتصنيع وانخراط الأفراد فى عمل واحد مشترك وضعت لهم خططه وأهدافه ، لم يكن فيمضى بغير تمرد ممن بحرصون

على فردية الشخصية الإنسانية ، وتمييزها من سائر ظواهر الطبيعة بالإرادة الحرة التي تختار لنفسها وتكون مسئولة عن اختيارها ، ومن هنا نشأت فى بعض النفوس ثورة على العقل نفسه وعلى العلم وصرامة أحكامه ، وكان لحمه الثورة أكثر من صورة واحدة ظهرت بها ، فهنالك من لاذوا بالتصوف دون العلم ، وبالوجدان دون العقل ، وهنالك الشكاك الذين أخذوا يتشككون في قدرة العقل على الوصول إلى الحق ، وهنالك الوجوديون الذين أصروا على أن يكون الفرد — كل فرد — مسئولا عن اختياره ، ولا تتحقق هذه المسئولية بغرحرية اختيار .

نعم هنالك من لاذوا بالتصوف بمعناه الفلسنى، وأعنى التنكر للعقل ومنطقه والركون إلى ما يسمى اصطلاحاً و بالحدس، وهو المعاينة بالروح معاينة مباشرة . ولعل أميز ما يميز الحدسيين المعاصرين عن أسلافهم القدماء حكثير جداً هم الفلامفة الحدسيون فى التاريخ ، منذ أفلاطون فنازلا على مدارج الزمن - هو أن القدماء كانوا يعدون حدسهم ضرباً من الفاعلية المعقلية على حين ترى المحدثين إذ يلجأون إلى إدراكهم الحدسى ، يعدون ذلك ثورة على العقل .

فهو عندهم من قبيل الفاعلية اللاعقلية القائمة على أساس الانفعال والتعاطف الوجدافي والرغبة ، احتجاجاً منهم على ما يرونه طغيانا للعقل وللعلم على حياة البشر.

ومن قبيل الثورة على العقل أيضاً مذهب الوجوديين فيا يختص بطبيعة الإنسان وحقيقته . فلنن كان فى مستطاع العلم والعقل أن يحكم على و الأشياء » بأحكام عامة تضم أفراد النوع الواحد فى تعريف واحد ، فما كذلك الإنسان لأن كل فرد بختلف بفرديته عن كل فرد سواه ، بحيث يصنع كل فرد

حقيقته من مجموعة ما يصدره لنفسه من قرارات يلتزم تنفيذها بإزاه المواقف التي تعرض له . وليس بنا حاجة هنا إلى ذكر الآثار البعيدة المدى في ثقافة عصرنا ، التي أحدثتها الفلسفة الوجودية في نظرتها إلى الإنسان وتحليل مواقفه ومشكلاته ، وحسبك نظرة إلى الحركات الأدبية والمدارس الفنية في العالم كله ، لترى إلى أي حد أصبحت لفتة الأديب ولفتة الفنان إلى دخيلة نفسه ليتصيد منها ما يخرجه للناس فردا مشخصاً فريدا ، فإن كان الناس على اختلافهم يتفقون عادة على « الموضوعات » الحارجية ، فهذه شجرة وتلك بقرة ، أعنى أنه إذا كان الناس يتفقون في حياة الصحو فهم إنما يختلفون أشد الاختلاف حين ينطوون إلى دخائل نفوسهم كما يحدث لم في أحلامهم .

ومن هنا أتجه رجال الأدب والفن فى حالات كثيرة إلى ما يشبه الأحلام من حياة الإنسان.

وكان مما أيد الثائرين على العقل فى فكرنا المعاصر ، النظرية الفرويدية فى التحليل النفسى وغيرها من النظريات النفسية التى ردت نشاط الإنسان إلى مصادر خبيثة غير ظاهرة ، كالغرائز أو اللاشعور أو ما إلى ذلك ،

فكم أديباً فى القصة والمسرحية وكم شاعراً وكم مصوراً جعل مادته الأساسية محاولة إخراج هذه الكوامن الدفينة فى حياة الإنسان لتظهر فى الآثار الأدبية والفنية ظهوراً يلتى الضوء على حقيقة الإنسان!

٥

وأحسب أن من الخصائص التي قد يتميز بها هذا الغصر – نتيجة العلم . بكل جوانبه : الطبيعي والاجتماعي والنفسي ، أن أخلت تتسرب فكرة النسية عند النظر إلى القيم وإلى الثقافات ، فإذا كانت العسلوم الطبيعية

والإنسانية على السواء لم تعد تأخذ بالقطعية الجازمة التي كان يظن أنها تصف نتائج التفكير العلمي ، وإذا كانت التحليلات النفسية قد مايزت بين الأفراد على نحو لا تستطيع معه أن تقول إن و أحلام ، هذا أفضل من و أحلام ، ذلك ، فماذا ينتج عن هذه النسبية في نظرة الإنسان إلا أن تتعادل الثقافات المختلفة في قيمها مهما تنوعت أشكالها ، فأصبح الفن الإفريقي كالفن الأوروبي أو الآسيوي من حيث الرتبة والقيمة . ولم يعد حرج أن يستوحى فن هنا فنا هناك ، فازداد اعتزاز الأمم المختلفة بتراثها وبتقاليدها وبفنونها الشعبية وبلغتها وثيابها وطعامها وشرابها .

وهذه نتيجة تبدو \_ فى ظاهرها \_ عجيبة ، لا تتفق مع أمارات التوحيد التى تدل على أن العالم \_ فى نفس الوقت الذى تو كدكل قومية شخصيتها المميزة \_ يسر نحو أن يكون مجتمعاً دولياً واحداً.

وإنى الأنخيل راكب الصاروخ من صواريخ الفضاء التى تدور حول الأرض فى بضع دقائق أنخيله وقد نظر إلى الأرض كلها فرآها من بعيد كالبندقة الصغيرة السابحة فى فضاء الكون الفسيح ، يسأل نفسه متعجباً : أتكون هذه البندقة الصغيرة حاملة على ظهرها كل هذا النزق والحلاف بين شعوبها ، ألا إن اليوم آت عما قريب ، حين يتآخى المتخاصمون على صالح مشترك .

والحق أن هنالك من الدلائل ما يتي بهذا ، فهو عصر يسوده العلم ، ومن شأن العلم أن يوحد الناس على منهاج واحد ونتائج واحدة ، بل يوحدهم على أدوات العيش واحدة تصدرها المصانع بالأعداد الكبيرة ، لتنتشر هنا وهناك ، فلا يكون فرق بين حضر وريف ، وكللك هو عصر المؤتمرات اللولية التي تلتتي فيها الشعوب جميعاً على آراء ينتهون إليها في معظم الحالات ليتم تنفيذها في كل أرجاء الأرض برضى من الجميع ، وهنالك

جمعية الأم المتحدة التي إن كانت قد أخفقت في مواضع فقد نجحت في مواضع أخرى ، وبخاصة في ميادين الثقافة والتعاون الاقتصادى والاجتماعي وما إلى ذلك .

لكن العجب الظاهر سرعان ما يزول عنا حين ندرك أنه لا يرجى للعالم إخاء صحيح إلا على أساس الشخصيات المستقلة لأنمه ، بل لأفراده ، وعندئذ تختنى هذه الظواهر التي لاكتها ألسنة المعقبين على خصائص العصر من قلق وتمزق وشك وسخط .

## الماركسية منهجأ

١

ليس يعبر عن روح العصر ـ من بين مذاهب الفلسفة القائمة ـ إلا تلك المذاهب التي تنتهى إلى وجهة من النظر تجعل العللم في حركة دائبة لا تعرف السكون ، وفي تغير دائم وتطور مطرد ، لا يستقر معهما على حال واحدة لحظتين ، فالعالم اليوم ليس هو العالم الذي كان بالأمس ، ولن يكون هو العالم الذي سيصبح غداً ، فالليل يعقبه النهار ، والشتاء يتلوه الربيع ، والوليد ينمو ، والبنرة تنبت ، ومحال عليك أن ترى في هذا الكون الرحيب ينمو ، والبنرة تنبت ، ومحال عليك أن ترى في هذا الكون الرحيب كائناً واحداً احتزل وحده وأفلت من مجرى هذا التيار الدافق : تيار التغير والتطور والسير والحركة والخاء .

نعم إن العين المجردة قد تنظر إلى هذه الشجرة أو ذلك البناء ، فيخيل اليها أنها بإزاء شيء ثابت قد انغرس في مكانه لا يتحول عنه يوما بعد يوم ، لكن الراثى لا ينخدع سهذا الثبات الظاهر ، لأنه يعلم أن الشجرة كانت بدرة ثم نمت على مر الزمن جدورا وجلوها وفروها وأوراقا وثمارا ، ويعلم أن البناء لم يكن قائماً ذات يوم ولن يكون قائما بعد حين ، فالتغير الذي قد لا يترامى للعين إلا بعد أن يتراكم ، لا يقفز من العدم إلى الوجود بوثبة واحدة ، بل هو في تدرج بطيء لا ينفك لحظة واحدة عن الحدوث ، وإن تعذرت على العين الحبودة روئيته لحظة لحظة .

 إنسانا يفكر ، وإن يكن إنسان هذا العصر يمتاز على أسلافه بأن بين يديه علما للطبيعة يبين له أن قوام المادة ذرات دائمة الحركة ، فلا صلابة فيها ولا سكون بين أجزائها ، ومن ثم سهل عليه أن يلوك فكرة التغير إلى أعماقها ، ويبني عليها تصوره عن العالم ، أما أسلافه فكانوا يرون الحركة والتغير في الأشياء الظاهرة أمام حواسهم ، فيحاولون أن يجدوا وراء هذا الظاهر المتحرك المتغير جوهرا ثابتا ، إذ لم يتصوروا أن تكون هذه الحركة الدائبة والتغسير المستمر هما حقيقة الوجود ، فراحوا يبحثون عن تلك و الحقيقة ، التي لا يطرأ عليها التبدل والتحول ، والتي إن خفيت عن البصر فقد تكشف عنها البصيرة .

والماركسية — شأنها شأن سائر المذاهب الفلسفية التي تصور عصرنا من عتلف جوانبه — هي فلسفة تغير وتطور ، وهي جذا تعبر عن روح عصرنا ، مع سائر المذاهب التي تجعل التغير والتطور محورا وأساسا ، وإنها لتحلل الطريقة التي يتم بها التغير من حال إلى حال ، ولا تترك الأمر على إجماله وإبهامه ، وتلك الطريقة عندها هي ما يسمى بالمادية الجدلية عندما بكون التغير في المجتمع التغير في الطبيعة وكاثناتها ، وبالمادية التاريخية عندما يكون التغير في المجتمع البشرى ونظمه وأوضاعه .

على أن التغير هذا لا يقصد به مجرد التبدل حالا بعد حال ، بل لا بد فيه من التطور النامى الذي يجعل الحطوة اللاحقة و أعلى » من الخطوة السابقة ، إذ لا يكون الفرق بين الحطوتين فرقا في الكم وحده ، بحيث يصبح الصغير كبيراً والقليل كثيراً وكني ، بل يكون انتقالا من الأدنى إلى الأعلى انتقالا إلى ما هو جديد مختلف في النوع عن المرحلة التي تمخضت عنه وأنتجته .

ولهذا التغير الذي يسير بالطبيعة نحو الأعلى ، قوانينه التي تضبط سيره ،

ومن أولى مهام الفلسفة الجدلية أن تستخرج هذه القوانين ، يمسك الإنسان بالزمام ، ويتجه بالحركة فيا قدر لها أن تسير فيه ، حتى يجنبها المعوقات ، ويهي لها سبل الإسراع نحو هدفها المقصود ، وإن هذه المهمة لتصبح أشد إلحاحا ، حين يكون الأمر أمر الحياة الاجتماعية بكل ما فيها من تفصيل وتعقيد ، فهي تتطلب عناية الطرائق العلمية ودقتها حتى لا تترك في تخبطها الذي كانت تتلكأ به في حنايا الطريق ، ولا يضير الطريقة العلمية حين نطبقها على مشكلات المجتمع أن تخطئ أحيانا خلال المحاولة ، فيكني الإنسانية ما قد عانته في القرون الطوال الماضية من كثرة اللغسو اللفظي الذي لا يشفع ولا ينفع ، فالمجتمع لا يشفي من علله بالمواعظ ، وإنما يشفي بالعلم نظرية وتطبيقاً .

ولعل ماركس أن يكون من بناة علم الاجتماع على الأمس المهجية الصحيحة ، لأنه أراد أن يستخلص القانون الذى بمقتضاه يسير المجتمع فى حركة التقدم ، دون أن يلجأ فى ذلك إلى الميل والهوى ولا إلى العاطقة والرغبة ، لأن هذه كلها عوامل نفسية باطنية لا ينبغى أن يكون لها شأن بقانون علمى يصاغ لحركة موضوعية خارجية ، قانون يبنى على العلة والمعلول ، وعلى إمكان التنبؤ بما عساه أن يحدث فى الواقع مستقبلا إذا توافرت ظروف بعينها .

هذا كله مقبول منه محمود له ، لكننا نقف منه موقف الحيران المتسائل ، حين نراه يقرن شيئين متناقضين أحدهما بالآخر ، فلا ندرى كيف ينزع نتائجه من مقدماته ، وذلك حين يضم هاتين الفكرتين إحداهما إلى الأخرى في سياق واحد ، وهما : فكرة التغير الذي لا بد للمجتمع أن يتطور به صاعداً من أدنى إلى أعلى ، في مراحل تجيء كل مرحلة منها بجديد لا يكرر ما قد كان قائماً في المرحلة السابقة ، وفكرة الجبرية التي لا بد من افتراضها لو قبلنا مبدأ السببية الصارمة في سير التاريخ ، بحيث يتحتم للسبب أن ينتج

نتيجته الضرورية التي تلزم عنه ، لأن جبرية التاريخ معناها أن الماضي كان يحمل الحاضر في جوفه ، وأن الحاضر يحمل المستقبل ، بحيث لو حالنا أية لحظة من لحظات التاريخ ، استطعنا أن نقرأ فيها كل ما هو آت على مراحل الزمن ، تماماً كما يستطيع الفلكي أن ينظر إلى أجرام السهاء في لحظة ما ، فيقرأ فيها أن كسوفا للشمس أو أن خسوفا للقمر أو غير ذلك من الظواهر الفلكية سيحدث حما في الوقت الفلاني من مقبل الأيام ، ولو كان الأمر كذلك في سير التاريخ ، لما كان هناك و جديد ، ينبث في مراحل التطور الصاعد ، فإحدى اثنتين : إما أن يكون التاريخ محتوم المسار ، وبذلك لا يكون في خطواته و جديد ، يبديه ، وإما أن يكون فيه والجديد ، يظهره مرحلة بعد مرحلة ، وبذلك لا يكون محتوم المسار .

إن والحتمية الا تتفق مع وإرادة التغيير الآنه مع الحتمية لا تكون ارادة من جانب الإنسان ، إذ لا يبقى لهذا الإنسان إزاء تطور التاريخ إلا أن ويتفرج الإنسان على ما يحلث له وللمجتمع والطبيعة على حد سواء ، مع أننا نرى ماركس حريصاً على ألا يقف الناس - والفلاسفة منهم بوجه خاص موقف المتفرج المتأمل ، بل لا بدلم أن يغيروا العالم ، يقول و لقد اكتنى الفلاسفة بتفسير العالم بطرق مختلفة ، مع أن المهم هو أن نغيره الحكم خكيف أغيره إذا لم يكن هنالك احتمال آخر ، وهو أن أتركه على حاله بغير تغيير ؟ مع أن هذا الفرض الثانى ممتنع إذا كان التاريخ محتوم الوسيلة محتوم الأهداف .

وهنا قد يقال إن تدخل الإنسان بإرادته فى مجرى الأحداث مطلوب، لا ليحدث ما لم يكن ليحدث من تلقاء نفسه ، بل ليسرع فى حدوثه ، بأن يزيل من طريقه المعوقات ويضيف حوامل الإسراع ، لكى تصل إلى الأحداف المرجوة قبل أوانها الطبيعي ، ولكنه قول يناقض بدوره مزعما آخر زعمه ماركس وهو أن الأفكار والقيم ليست سببا يسبق وقوع

الأحداث، بل هي نتيجة تتفرع عن ذلك الوقوع ، فإذا كان هذا هكذا ، فبأى شيء تريدني أن أتدخل في سير التاريخ لأسرع من مجرى أحداثه ، إلا أن يكون ذلك بما أحمله في رأسي من أفكار وقيم ؟ لكن الترتيب بين الفكر والواقع وأبهما يكون أسبق من أخيه ، يريد شيئاً من التفصيل ، لأنه نقطة أخرى نجد فها شيئاً من الحلط يدعونا إلى الحبرة والتساول .

## 4

لكننا قبل أن ننتقل إلى هذه النقطة لمناقشها نريد أن نعقد مقارئة بين و الحتمية التاريخية ، بمعناها الماركسي الذي أسلفناه ، واللي أشرنا إلى التعارض بينه وبين أن يكون للإنسان إرادة التغيير يتدخل بها في بجرى الأحداث بأية صورة من الصور ، أقول إننا نريد أن نعقلمقارنة بين هذا المعنى الماركسي للحتمية التاريخية ، وبين معناها في السياق الذي وردت في الباب السادس و في حتمية الحل الاشتراكي ، عبارة تقول : وإن الحل الاشتراكي لمشكلة التخلف الاقتصادي والاجتماعي في مصر — وصولا ثورياً إلى التقدم — لم يكن افتراضاً قائما على الانتقاء الاختياري ، وإنما كان الحل الاشتراكي حتمية تاريخية فرضها الواقع وفرضها الآمال العريضة المجاهير ، كما فرضها الطبيعة المتغيرة المعالم في وفرضها الأناني من القرن العشرين » — ومضى حديث الميثاق بعد ذلك يفصل النصف الثاني من القرن العشرين » — ومضى حديث الميثاق بعد ذلك يفصل الظروف الي سادت ، والتي حتمت أن تكون الاشتراكية هي سبيلنا الوحيدة المحلوف المحديث الجديد ، وهو تحقيق الحرية الاجتماعية .

فالحتمية هنا هي حتمية وسيلة لا بد منها لتصل بنا إلى هدف مقصود ، وليست هي حتمية ممتدة على مراحل التاريخ ، فني الحالة الأولى يكون العائق الذي يحول دون وصولنا إلى هدفنا عرضياً ، كان يمكن ألا يكون ،

وأما في الحالة الثانية فإن العائق الذي يحول دون وصولنا إلى هدفنا ضرورة مكتوبة علينا منذ الأزل ، لم يكن منها بد ؛ في الحالة الأولى نشأت حتمية الوسيلة من مصادفة حرمتنا الحرية الاجتماعية ، فكان لزاما علينا أن نتصدى لها ، وكان من الجائز ألا يتسلل إلى حياتنا المستبدون والمستغلون والمستعمرون فلا ينشأ في حياتنا الحرمان الذي سلبنا حريتنا الاجتماعية ، وعندئذ كانت غتني ضرورة الوسيلة نظراً لتحقق الهدف ، وأما في الحالة الثانية فالمزحوم هو أن تسلل المستبدين والمستغلين والمستعمرين إلى حياتنا أمر كان لا بد من وقوعه بحكم حتمية التاريخ ، وبالتالي كانت الوسيلة التي يلزم اتخاذها الموصول إلى الحرية الاجتماعية المفقودة ، لتكون هي الأخرى حتمية من حتميات التاريخ .

ومثل هذه المقارنة يصدق أيضاً على الفرق فى المعنى بين ما يسميه ماركس و بحتمية الثورة ، وما يرد فى ميثاقنا تحت اسم و ضرورة الثورة ، فالحتمية فى الحالة الأولى منظور إليها بنظرة تخضع التاريخ كله بشتى مراحله لحتمية تحتم أن تتتابع المراحل على صورة معينة ، وأن تكون الثورة — ثورة الجاهير العاملة على أصحاب رعوس المال — إحلنى تلك المراحل المحتومة ، وأما و الضرورة ، التى نصف با ثورتنا ، فهى ضرورة نشأت بحكم ظروف طارئة كان يمكن ألا يستعمرنا مستعمر يقهرنا ، والا يستغلنا المستغلون ، وكان يمكن أن يطرد تقلمنا العلمى الذى بدأناه فى شباب أمتنا العربية ، فلا نتخلف ، لكن هكذا حدث — حدث أن استبد فى شباب أمتنا العربية ، فلا نتخلف ، لكن هكذا حدث — حدث أن استبد المستعمر الدخيل واستغل المستغل وتخلفنا بسبب هؤلاء ، فوجبت الذلك الشورة ، لتحطم القيد ، وليرفع نير الاستغلال ، ولنلحق بالمتقدمين فى مضار العلوم .

ذلك ــ فيما أرى ــ فارق هام بن الفلسفة الماركسية من جهة ، وفلسفتنا الاشتراكية من جهة أخرى : فهذه الأخيرة علاج لمشكلة قائمة ، وأما تلك

فتعتمد على نبوءة تاريخية نستدل بها مرحلة لاحقة من مرحلة سابقة ، الفلسفة الماركحية تخلط بين ( التنبو العلمي ) وبين ( النبوءات التاريخية ) وتجعل هذه من تلك ، مِم أن التنبؤ في الحالة الأولى قائم على تجربة عينية محددة ، نعلم منها أنه إذا حدث كذا وكذا من الظروف ، نتج كذا وكذا من النتائج ، كأن تقول مثلا إنه إذا توافرت في الجو الظروف الفلانية نزل المطر، فنحكم على ما سيحدث بناء على ما قد حدث ، لما بين الحدثين من تشابه وتجانس ، وأما والنبوءة ، التاريخية ، فلا تجربة فيها ولا مشاهدة ، إذ ماذا تشاهد وماذا تجرب إذا كان المستقبل المرتقب في مراحل التاريخ الآتية ، هو شيء مختلف عن الماضي المنقضي من مراحل التاريخ التي انطوت صفحاتها ؟ إنما النبوءة التاريخية قائمة على و افتراض ، أن التاريخ سيسير في خط معين معلوم ، وهي لا تختلف كثيراً عن وقراءة الكف، حين ينظر القارئ إلى خطوط في كفك فيتنبأ لك بكذا وكذا في مستقبلك ، وذلك على و افتراض ، أن خط الحياة يسر على نحو معلوم ، فالفرق الكبر بن الفلسفة للاركسية وبين فلسفتنا الاشتراكية في هلما الصدد ، هو أن الماركسية تقول لمناس: وسيحبث، كذا وكذا ولا قبل لكم بتغير هذا المصر المحتوم، وأما فلسفتنا الاشتراكية فتقول لنا : لقد وحدث ، بالفعل كذا وكذا من المواقف والمشكلات ، و في وسعنا أن نغير ما حدث ، الماركسية تجعل الإرادة الحرة بغير عمل تؤديه ، وأما فلسفتنا الاشتراكية فتترك المجال أمام الإرادة فسيحاً ، ذلك لأن الماركسية تصب حتمية الحدوث على المشكلات نفسها بله طرائق علاجها ، وأما فلسفتنا الاشتراكية فتقصر الحتمية عل وسائل الملاج ، لألنا نواجه مشكلات قائمة بالفعل ، تحتم علينا أن نسلط علمها إدادتنا بطرائق فعالة لتزيلها من الطريق ، الفرق بعيد بن رجل يعطيك تظرية مؤداها أن منطق التاريخ يحمّم عليك أن يجيئات المستقبل البعيد أو القريب

بضائقة مالية أو بعلة مرضية لا قبل لك بردها ، ورجل يفتح عينك على ما حر قائم حولك بالفعل من أمثال هذه المشكلات ، ليوجه انتباهك للى ضرورة حلها .

## ٣

ونعود الآن إلى تحليل المنهج الماركسي في تناوله لمسألة الترتيب المنطقي من الفكر والواقع ، لأننا نلمس في هذا التناول شيئاً من الخلط والتناقض ، فالنظرية الماركسية في هذه المسألة تتلخص في أن الجانب الشعوري من الإنسان ليس هو الذي يحدد موضعه (أعنى موضع الإنسان) من الوجود الخارجي ، بل إن موضعه من الوجود الاجتماعي هو الذي يحدد جانب الشعور منه ، أى أن الجهاز العقلي كله بجميع ما فيه من خواطر ومشاعر وأفكار وعواطف ورغبات وقم جمالية وأخلاقية وغر ذلك ، هو حصيلة نتجت عن المجتمع وطريقة تكويته ، وليس العكس هو الصحيح ، أى أن ذلك الجهاز العقلي من الإنسان لا أثر له فى خلق المجتمع وطريقة بنائه ، أو بعبارة أخرى أقرب إلى الطريقة الهيجلية في التعبير ، إن المجموع ــ متمثلًا في الدولة أو في الأمة آو في المجتمع على أية صورة من صوره ... أسبق من أفراده ، وهو أعلى منهم رتبة في درجات الحق والواقع ، على أن المقصود بالمجتمع في النظرية الماركسية ، من حيث تأثيره على الأفراد وتشكيله لأفكارهم ومعاييرهم ، هو النظام الاقتصادى السائد في ذلك المجتمع، وما يقتضيه هذا النظام من علاقات بن الأفراد .

لقد نشأ ماركس نشأة هيجلية \_ وهو فى ذلك شبيه بالكثرة العظمى من فلاسفة عصرنا \_ فتأثر بهيجل حتى وهو يثور عليه ويقلب آراءه رأساً

على حقب ، من ذلك تمييزه بين ما هو وحقيق و وما هو وظاهرى و ، كن بينا ذهب هيجل ( وجميع الفلاسفة المثاليين من قبله ومن بعده ) إلى أن عالم الفكر هو الجوهر وهو الجقيقة ، وأن عالم المادة هو العرضى وهو المظاهر ، عكس ماركس للوضع والترتيب ، فجعل الجوهر والحقيقة في عالم المادة (أى النظام الاقتصادى السائد و بخاصة أدوات الإنتاج ) وجعل العرضى والظاهر في عالم الفكر أو العقل أو الشعور ، أى أنك تستطيع أن تفسر أية فكرة تريد ، يردها إلى أصلها التي نشأت عنه من النظم الاقتصادية القائمة لا أن تفسر هذه النظم الاقتصادية بردها إلى نظريات وأفكار في رأس الإنسان ، وفي عبارة مختصرة نقول إن النظرية الماركسية تعطى أولوية الوقوع للأوضاع المادية خارج الإنسان الفرد ، وعنها يتفرع ما ينبئق منها الوقوع للأوضاع المادية خارج الإنسان الفرد ، وعنها يتفرع ما ينبئق منها من أفكار ومشاعر كائنة ماكانت .

وليس من همنا في هذا المقال أن نناقش النظرية الفلسفية من حيث هي بل من حيث اتساقها في مهج البحث ، على أن أول ما يلفت نظرنا ونود أن نثبته – ولو على سبيل الفكاهة – أن النظرية الماركسية و نظرية » أى أنها و فكرة » وقد جاء من جاء بعدها ممن آمنوا بصوابها ، فحاولوا أن يترجموها من وعلم الفكر » إلى وعلم التغيل والتطبيق » وبقدر ما كتب لم من نجاح في ذلك ، فهم قد وجدوا و فكرة » سبقت والنظام الاقتصادى » الذي يحاولون أن يخرجوه على غرار تلك الفكرة ، والحق أنى إذا تصورت طائفة كبرة من القم والمعاير في حياة الناس قد نشأت نتيجة الازمة لشبكة كبرة من القم والمعاير في حياة الناس قد نشأت نتيجة الازمة المبكة المعدر جداً على أن أرى كيف تكون الحياة العقلية كلها نتيجة لتلك الأوضاع المادية الحارجية ؟ في هذه الحياة العقلية كلها نتيجة لتلك الأوضاع المادية الحارجية ؟ في هذه الحياة العقلية — مثلا — حساب وجبر وهندسة ، المادية الحارجية ؟ في هذه الحياة العقلية علم بالضوء والصوت والحرارة والمغناطيس والكهرباء ، وفها قياسات وفها علم بالضوء والصوت والحرارة والمغناطيس والكهرباء ، وفها قياسات للأفلاك وأبعادها وسرعاتها .. فهل هذه والحياة العقاية » كلها نتيجة لزمت

بالضرورة عن كون المجتمع القائم يصنع القاش بهذه الأداة أو تلك، ويزرع الأرض بهذه الوسيلة أو تلك؟

أريد القارئ أن يتصور معى أن كارثة الحروب الذرية قد شاء لها القامو الأعمى أن تقع فتمحو نظامنا الاقتصادى كله بما فيه من أدوات الإنتاج جيعاً، ونظامنا الاجتهاعى كله بما فيه من أوضاع وتقاليد، ولم يبق إلا على طائفة من قوانين العلم في رءوس نفر من العلماء، أو في صفحات الكتب أفلا يرى القارئ معى أنه من الجائز والممكن والمحتمل في هذه الحالة أن يهتدى الناس بتلك المعرفة العلمية فيعيدوا النظام الاقتصادى في الصناعة كما كان ؟ . . لكن اعكس الفرض وتصور أن ما قد شامت المصادفات المنكودة أن تمحوه ، هو المعرفة العلمية في جميع مظانها وشتى مصادرها ، مبقية على ما هناك من مصانع وآلات ، فاذا يكون المصير ؟ إنه يكون كما تضع رجلا يجهل كل شيء عن هذه المصانع كيف تدار وكيف تصاح ، تضعه فيها وتقول له هاك ! إنه لن يمضى إلا وقت قصير ، ثم تندثر الصناعة إلى غير عودة :

لو قال ماركس إن الملاقة بين الفكر والمادة علاقة متبادلة ، لكان - فيا فرى - أقرب إلى الصواب ، فالواقع المادى يوحى بالفكرة ، والفكرة بدورها توثر في الواقع وتعيد تشكيله ، وإننا لنرى هذه العلاقة المتبادلة بين الفكرة العقلية وتطبيقها المادى في جميع المستويات على تفاوتها واختلافها ، فكم من ثورة سياسية قامت ، حين أثار الواقع الكريه أنفس الناس ، فتبلورت في رمومهم فكرة ، فثاروا ليخرجوها إلى الواقع ، الناس ، فتبلورت في رمومهم فكرة ، فثاروا ليخرجوها إلى الواقع ، وهكذا يكون الترتيب : واقع ففكرة فواقع ، ثم واقع ففكرة فواقع ، وماذا يكون البحث العلمي إلا السير على هذا الترتيب نفسه : واقع نشاهده وماذا يكون البحث العلمي إلا السير على هذا الترتيب نفسه : واقع نشاهده و علله ، ففكرة تنشأ ، فتطبيق جديد لها لنظمئن على صوابها ، ثم ماذا

يكون التخطيط لأى مستقبل قريب أو بعيد ، في الحياة الخاصة أو في الحياة الخاصة أو في الحياة العامة ، إلا سيراً على هذا الترتيب : موقف واقعى رالهن ، ففكرة لتغييره ، فإخراج لتلك الفكرة إلى دنيا الواقع لتبدل الموقف القائم بموقف واقعى جديد .

وهاهنا كذلك يعن لنا أن نذكر فلسفتنا الاشتراكية كما تبلورت في الميثاق الوطنى ؛ إذ تجد هذه العلاقة المتبادلة بين الفكر والتطبيق ، بين الفكر والواقع ؛ ركناً من أركانها ، يقول وهو في معرض و التطبيق الاشتراكي ومشاكله و ... إن ذلك يكفل دائماً أن يكون الفكر على اتصال بالتجربة ، وأن يكون الرأى النظرى على اتصال بالتطبيق التجربي ، إن الوضوح الفكرى أكبر ما يساعد على نجاح التجربة ، كما أن التجربة بدورها تزيد في وضوح الفكر و تمنحه قوة وخصوبة توثر في الواقع وتتأثر به ، ويكتسب العمل الوطنى من هذا التبادل الخلاق ، إمكانيات أكبر لتحقيق النجاح . . . . »

إن ما نسميه و بالسياسة » إن هو إلا خطة للعمل في هذا الميدان أو ذاك ، نرسمها لنقوم بتنفيذها ابتغاء تغيير الواقع بواقع آخر أفضل منه فهى دائماً و فكرة » يراد لها أن تهدى السائرين في طريق التنفيذ ، فلو أصررنا على أن الواقع الاقتصادى أولا فالفكر ثانياً ، نتج عن ذلك حيا أن تنتني و السياسة » ويبطل أثرها ، ويصبح محالا على قوم أن يغيروا ما بهم حتى وإن غيروا ما بأنفسهم ، أعنى أنه يكون محالا عليهم أن يغيروا واقعهم حتى وإن تغيرت أفكارهم ، والواقع المشهود صارخ بما في ذلك من بطلان .

لقد يختلف الدارسون لماركس فى فهم ما يريده بالنسبة إلى العلاقة بين الفكر من جهة والواقع من جهة أخرى، أهو من الفلاسفة الواحديين

الذين يردون كل شيء إلى أصل واحد ( والأصل الواحد في هذه الحالة هو المادة) أم هو من الفلاسفة الثنائيين الذين يردون الأشياء إلى أصلين، هما المادة والعقل معا، فلوكان ماركس من الفريق الأول صراحة، لكانت ظواهر العقل كلها في رأيه فروعاً تتفرع عن أصل مادى، ولوكان من الفريق الثاني صراحة، لكان العقل (أو الروح) والمادة عنده أصلين متساويين في درجة الأصالة، لا يتفرع أحدهما عن الآخر.

لكن ماركس يقف من ذلك موقفاً فيه بعض الابس ، مما يجعل حكمنا على العلاقة بين الفكر والواقع المادى في مذهبه أمراً محفوفاً بالشكوك، فهو يقول 1 إن الديالكتيك في كتابات هيجل يقف على رأسه ، ولا بد لنا من أن نقلبه عقبا على رأس ليعتدل . . ومعنى ذلك أن هيجل يجعل الرأس (أى الأفكار) أساسا أوليا ، منه تتفرع سائر الجوانب ، وأما ماركس حن يطالب بأن نقلب الوضع ليقف الديالكتيك على قدميه لا على رأسه \_ بحيث يكون الرأس إلى أعلى ، فهو يريد بذلك أن تكون الأفكار هي الفرع الذي يتفرع عن أصل ، فالأساس هو مادة الواقع الصلبة ، وأما أفكار الرأس فني الهواء كالطابق الأعلى من بناء مرتفع ، ما لم يرتكز على أساس مكين فى الأرض ، لما كان له وجود ، وفى هذا يقول ماركس فى العبارة نفسها التي أسلفنا منها شطرا ، و أن الجانب الفكرى ما هو إلا الجانب المادي بعد آن انتقل إلى الرأس وترجم فيه إلى صورة أخرى ، . . وليس من الواضح هنا إذا كانت هذه والصورة الأخرى a مما يمكن أن يستقل بنفسه . بحيث و الصورة الأخرى ، كان يستحيل لها أن توجد إلا إذا سبقها الأصل الذي تفرعت عنه ، بعبارة أخرى ، هل يمكن للإنسان أن يكتني بالقلمين الراسختين على أرض الواقع ، مستغنيا عن الرأس وما فيه من أفكار ما دامت هذه الأفكار ترجة للصورة المادية الواقعية ؟

الظاهر أن ماركس ـ وإن يكن يصر على أن تكون الأولوية الواقع المادى ـ الا أنه يعلى أهمية على الجانب الفكرى بعد ذلك ، على اعتبار أنه هو المستوى الذى تتم فيه الحرية بمعناها الصحيح ، كأنه يتابع هيجل فى توحيده بين الحرية والروح ، وفى أن الإنسان لا يظفر بالحرية إلا من حيث هو كائن روحانى ، لا من حيث هو كائن من لحم ودم ، برغم أن الأساس البدنى لا بد أن يرسخ ويستقر أولا ، إن هذا الأساس البدنى شرط ضرورى يجب توافره قبل أن تكون هنالك حرية للجانب الروحانى ، وذلك الأساس البدنى هو الجانب الذى يخضع لحتمية السبية وضرورة تتابع حلقاتها ومراحلها على وجه معين لا يتغير ، والمجتمع الذى ما يزال فى مرحلة إشباع حاجاته المادية ، هو بمثابة من لا يزال فى مضهار الضرورات البدنية التى تخضع للحتمية وللضرورة ، لكن الهدف الاسمى بعد ذلك هو أن نجاوز مستوى الضرورة ، لكن الهدف الاسمى بعد ذلك هو أن نجاوز مستوى الضرورة ، أو العقل ، أو الغمل ،

وإذا كان ذلك كذلك ، إذن فنهج الحتمية العلمية مقصور على جانب من الإنسان دون جانب ، فهو إن مكننا من إجراء النبوءات الناريخية لحياة المجتمع وهو فى نشاطه الاقتصادى من إنتاج واستهلاك ، فهو لا يجاوز الحدود التي بها يكون حاضر الحياة الاجتماعية نتيجة حتمية لماضيها ، وأما حين يجاوز الإنسان بحياته نطاق الضرورة ليدخل نطاق الحرية (وهاتان التسميتان من عند ماركس) فيبطل عندئذ تطبيق المهج العلمي بحتميته ، لأننا هاهنا لا نتعقب كل شيء إلى أسبابه ، إذ قد تنشأ إحدى الحالات العقلية الحرة عن غير صبب يسبقها ويحتم ظهورها .

وبعبارة أراها أكثر وضوحا ، إن الأفكار صنفان : أفكار تجي

انعكاسات للحياة المادية الواقعية ... أهنى للحباة الاقتصادية فى الظروف القاعة من إنتاج واستهلاك ... وأفكار أخرى تتحرر من هذا القيد ، والنوع الأول من الأفكار وحده هو الذى يجوز القول فيه بأنه خاضع للحتمية العلمية وضروراتها ، وهو وحده الذى يجوز أن يكون و أبديولوجية ، تلزم صاحبها بالقبول ، وهو وحده الذى نعنيه حين نقول إن تاريخ الإنسان في حياته المادية وفي حياته الفكرية على السواء ، مسير بأوضاع حياته الاقتصادية . . فهل وقع ماركس في تناقض منهجي حين افترض نطاقا للضرورة ونطاقا للحرية ، وجعل الأول للحياة المادية والثاني للحياة الفكرية ، ثم لم يفرق في هذه الحياة الفكرية بين ما يجيء انعكاسا للأساس المادي ، فيرتبط بحتميته ، هذه الحياة الفكرية بين ما يجيء انعكاسا للأساس المادي ، فيرتبط بحتميته ، وما يجيء إبداعا أصيلا فينصف بالحرية من روابط الحتمية وضروراتها ؟

1

بغير التعرض للجانب الموضوعي من النظرية الماركسية ، أريد أن أحصر اهباى في منهج السير من مقدمات النظرية إلى نتائجها ، الأسأل : هل تلزم تلك النتائج حباً عن المقدمات ؟

إنه ليجوز القول إن ماركس قد سار في تفكيره خلال خطوات ثلاث: في الحطوة الأولى يحلل طرق الإنتاج في ظل الرأسمالية ، ليجد أنها مؤدية — بما فيها من تنافس حر لا تضبطه ضوابط — إلى أن تأخذ الأموال في التركيز عند نفر قليل ، يظل على مر الزمن يزداد قلة كلما صرع التنافس صرعاه في ميدان التسابق ، وهذا بدوره يزيد من عدد من لا بملكون مالا ، وإن هذا الانجاه المزدوج — الإمعان في قلة من يملكون ، وفي زيادة من لا يملكون — ليشتد كلما ارتقت وسائل الإنتاج ، وبالتالي شدة التنافس

على توزيعه ، وبالتالى كذلك سقوط من يسقط فى ميدان النسابق ، ليبقى ذلك النفر القليـــل المالك ، فكأن النتيجة المحتومة هى زيادة فى ثروة الأثرياء ، وزيادة فى شقاء الأشقياء ، ومن الطبيعى أن تكون القلة الثرية هى الطبقة الحاكمة ، وأن تكون الكثرة الفقيرة هى الطبقة المحكومة .

وفى الخطوة الثانية يبن \_ بناء على النتيجة التي وصل إليها فى الخطوة الأولى – ضرورة أن يتول الأمر إلى طبقتين اثنتين : بورجوازية غنية حاكمة من جهة ، وعمال فقراء محكومون من جهة أخرى ، فكأنما تحدث \_ بالتدريج - عملية استقطاب في المجتمع ، بحيث تقسمه إلى هذين القطبين وحدهما ، لأن سائر الأفراد ــ إذ هم يخوضون معركة التنافس والتسابق ، إما أن ينجحوا فينخرطوا فى جماعة الحاكمين الأثرياء ، وإما أن يخفقوا فينضموا إلى المحكومين الفقراء ، وأن طبيعة الموقف عندئذ تحتم أن تتوتر العلاقة بن القطبن مع ضرورة أن يكون النصر عند الصدام للكثرة العاملة المحكومة الفقيرة ، وذلك لأنه بينما لا يتم وجود لصاحب المال إلا بوجود العامل الذي يعمل لينتج له ، فإن وجود العاملين المنتجين يمكن أن يتم بغير وجود صاحب المال ، وإذا فن غير المتصور أن تنمحي الطبقة العاملة ، لكن من المتصور. أن تنمحي طبقة أصحاب رءوس الأموال ، ومن ثم كان النصر محتوماً آخر الأمر للطبقة التي لامناص من وجودها ، على الطبقة التي يمكن زوالها .

وأخيرا تجىء الحطوة الثالثة التي يرتبها على نتيجة الحطوة السابقة ، فما دام صراع الحاكمين الأغنياء المالكين لأدوات الإنتاج ، والمحكومين الفقراء العاملين بتلك الأدوات لصالح أصحابها ، قد انتهى بانتصار حتمى للطبقة العاملة ، إذن فالنتيجة هي قيام مجتمع لا طبق بتجانس أفراده ، هو اللي

يملك وسائل الإنتاج وهو كذلك الذى ينتج فى آن معا ، وتلك هى مرحلة الاشتراكية .

ونحن نسأل: هل تجيء هذه الحطوات الثلاث في تسلسل منطني يحتم علينا ضرورة الأخذ بكل خطوة ما دمنا قد أخذنا بالحطوة التي سبقها ؟ إنه مع التسلم بما جاءت به الحطوة الأولى من أن التنافس الحر في الاقتصاد الرأسمالى ، لا بد مؤد إلى تراكم الثروة في قلة من الناس من جهة ، واتساع الشقاء والفقر في كثرة من الناس من جهة أخرى ، نسأل : هل ينتج عن ذلك حيما أن تختبي كل الطوائف إلا طبقتين اثنتين : طبقة المرجوازيين الأغنياء ، وهي قليلة العدد ، وطبقة الجاهر العاملة التي تمتص سائر الطوائف الأخرى ، أين نضع رجال العلم ورجال الفن في هذا التقسيم ؟ أين نضع المهنيين من أطباء ومهندسين ومعلمين وغيرهم ؟ أين نضع أصحاب الملكيات الزراعية الصغيرة ؟ في ظني أن استقطاب الناس في محورين : فحاكم غي الزراعية الصغيرة ؟ في ظني أن استقطاب الناس في محورين : فحاكم غي هنا ومحكوم عامل وفقير هناك ، قد يصور الموقف في عبط الصناعة وحدها ، لكن ذلك لا يلزم عنه اختفاء طوائف أخرى في بناء المجتمع ليست تندرج . ذلك المحبط .

وإذا سلمنا بصواب الخطوة الثانية فى أن المجتمع لا مناص له من هذا الانقسام إلى طرفين : صاحب أدوات الإنتاج وعامل مأجور ، وأن النصر عقق للثانى على الأول ، فهل يلزم حمّا أن تظل الطبقة العاملة التى هى عندئذ المجتمع كله ، متجانسة تجانسا يخليها من الصراع ؟ أليس هناك – من الوجهة المنطقية الصرف ؛ فضلا عن شواهد الواقع – احتمال بأن تسير هذه الطبقة المتجانسة فى نفس المراحل مرة أخرى ، حتى وإن اتخذ السير صورة أخرى ، وذلك بأن يعلو فريق على فريق إن لم يكن بكثرة المال و بملكية وسائل الإنتاج ،

فبغير ذلك من عوامل الجاه والسلطان ، ثم سرعان ما تربط روابط المشاركة في المصلحة أفراد أولئك وأفراد هو لاء ؟ نقول إن ذلك محتمل وليس مو كد الحدوث وما دامت المقدمة الواحدة تودى بك إلى أكثر من احتمال واحد ، فمن التحكم أن تختار أحد الاحتمالات الكثيرة على أنه النتيجة الموكدة .

فهما یکن من أمر النظریة المارکسیة من حیث موضوعها ومادتها ، فأحسب أن بها ثغرات فی منهج استدلالاتها .